
Der rückschauende Kopf 

BASAITIS BERUFUNG DER SÖHNE DES ZEBEDÄUS 
UND PLATONS KUGELMENSCHENMYTHOS



SEITE 2

In Marco Basaitis Berufung der Söhne des Zebedäus 
(Kunsthistorisches Museum Wien, Gemäldegalerie, Inv.-

Nr. 116, signiert und datiert ».1515. marcus. baxaitj. .f.«) 

fällt eine merkwürdige Zutat ins Auge: ein Architektur-

rahmen mit Grisaillefiguren, die mit der zentralen neu-

testamentarischen Szene auf den ersten Blick nicht 

zusammenhängen und von der kunstgeschichtlichen 

Forschung bisher noch nicht erklärt werden konnten. 

Ein kurioses Detail dabei findet sich auch an zwei be-

rühmten Stellen der damals in gebildeten Kreisen disku-

tierten Literatur. Im vorliegenden Beitrag sollen diese 

Spuren verfolgt werden.1 Auf einer davon erschließt sich 

ein bunter Pavillon unter dem Regenbogen in jenem 

Garten der humanistischen Geisteslandschaft, in dem 

Renaissancegelehrte die bekannten Texte der klassischen 

heidnischen Antike und der jüdisch-christlichen Tradition 

nebeneinander hegten und pflegten – und dieser Garten 

1	 Der Text basiert auf einem Vortrag, den ich am 22. Juni 2015 am 
Institut für Klassische Philologie der Universität Salzburg und am 
25. Juni 2015 im Rahmen des Eranos Vindobonensis an der Universität 
Wien gehalten habe. Für ausführliche Diskussionen bei der Vorbe-
reitung danke ich Harald Jurkovič buonanima (Wien), für die Durch-
sicht des Vortragsmanuskripts und hilfreiche Anmerkungen Vera 
Bachmann-Ernsting und Bernd Ernsting (beide Köln). Für die Durch-
sicht verschiedener Entwicklungsstadien der vorliegenden erweiterten 
Fassung und weitere hilfreiche Anmerkungen danke ich Guido Caneto 
(Borgo d’Oneglia), Alice Hoppe-Harnoncourt (Wien), Manuela Lau-
benberger (Wien), Frank C. Möller (Hamburg), Georg Plattner (Wien) 
und Andreas Prater buonanima (München), für die Inokulation mit 
den Ideen des Platonismus und des Synkretismus in der Renaissance 
meiner Diplommutter Christine Harrauer buonanima und meinem 
Doktorvater Eugen Dönt buonanima (beide Wien), für die Inokulation 
mit der venezianischen Renaissancemalerei Sylvia Ferino-Pagden 
(Wien), für technologische Präzisierungen und kompositorische 
Denkanstöße dem Restaurator des Gemäldes Michael Odlozil (Wien), 
für anatomische Auskunft den Medizinern Wilhelm Aschauer und 
Wolfgang Fürst (beide Wien), für die freundliche Aufnahme bei den 
Publikationen des Kunsthistorischen Museums Wien Sabine Haag, 
Peter Kerber, Guido Messling und Franz Pichorner (alle Wien), für 
die freundliche Initiative, den Beitrag bei den Römischen Historischen 
Mitteilungen aufzunehmen, Rainer Murauer (Rom), für ihre kon
struktiven Kommentare drei anonymen Gutachtern, für das Lektorat 
Ramona Heinlein (Wien), für die englische Übersetzung Sophie Kidd 
(Cardigan) und John Nicholson (Wien), für die Organisation Rafael 
Kopper, für das Layout Rita Neulinger, für die Bildbearbeitung Jakob 
Gsöllpointner (alle Wien), und, last not least, für allzeit brüderlichen 
Zuspruch Michael Hochedlinger (Wien).

wurde von manchen Vertretern der damaligen geistlichen 

Obrigkeit, des römisch-katholischen Klerus, mit gewissem 

Argwohn betrachtet und aus Furcht vor heidnischen 

Umtrieben und kirchenkritischer Disputationslust nur 

vorsichtig bewandert. Wollen wir dieser Spur aus der 

Literatur weiter in die Realität folgen, führt uns der Weg 

in einen Bereich der menschlichen Lebenswelt, mit dem 

sowohl die geistliche als auch die weltliche Obrigkeit 

damals ein großes Problem hatte und mitunter heute 

immer noch nicht locker umgehen kann: dem der gleich-

geschlechtlichen Liebesbeziehungen.

Forschungsstand und Fragestellung

Das Ölgemälde auf Pappelholz2 ist nicht sehr groß (hand-

liche 124 × 60 cm) und daher wohl nicht für eine Kirche, 

sondern für die private Andacht geschaffen (Abb. 1). Über 

das Leben von Marco Basaiti (ca. 1470–1530), der aus 

albanischer oder griechischer Familie stammte und in 

Venedig arbeitete, ist nur sehr wenig überliefert.3

Das Hauptsujet des Gemäldes ist eindeutig: Im Zentrum 

ist die Berufung der Söhne des Zebedäus durch Jesus 

dargestellt, wie sie bei den Evangelisten Markus (1, 16–20), 

Lukas (5, 10–11) und Matthäus (4, 21–22) fast gleichlautend 

überliefert ist; hier mit der vorangehenden Szene der Be-

rufung von Petrus und Andreas die Version des Markus:

»Und als er am Galiläischen Meer entlangging, sah 

er Simon und Andreas, dessen Bruder, die ihre Netze 

ins Meer warfen, denn sie waren Fischer. Und Jesus 

sprach zu ihnen: Kommt mir nach, und ich will euch 

2	 Zur maltechnischen Untersuchung siehe Sylvia Ferino-Pagden & 
Michael Odlozil, Zur Konservierung und Restaurierung von Marco 
Basaitis Berufung der Söhne des Zebedäus, in: Technologische Studien 
Kunsthistorisches Museum 6, 2009, 215–237.

3	 Mauro Lucco, Basaiti, in: Paragone. Arte 25, 1974, 297, 41–55; Bernard 
Bonario, Marco Basaiti, Berlin 1974.

Karin Zeleny

Der rückschauende Kopf 
Basaitis Berufung der Söhne des Zebedäus 
und Platons Kugelmenschenmythos



SEITE 3

Abb. 1: Marco Basaiti, Berufung der Söhne des Zebedäus, signiert und datiert ».1515. marcus. baxaitj. .f.«, Pappelholz, 124,3 × 80,4 cm. 
Kunsthistorisches Museum Wien, Gemäldegalerie, Inv.-Nr. 116



SEITE 4

zu Menschenfischern machen. Und sogleich verließen 

sie ihre Netze und folgten ihm. Und als er ein wenig 

weiterging, sah er Jakobus, den Sohn des Zebedäus, 

und Johannes, dessen Bruder, die im Boot Netze 

zusammenlegten, und sofort rief er sie. Und sie 

verließen ihren Vater Zebedäus im Boot mit den 

Tagelöhnern und folgten ihm.«4

4	 Ich übersetze hier und bei allen folgenden Bibelstellen generell den 
damals trotz seiner von den Humanisten kritisierten unklassischen 
lateinischen Sprachgestalt maßgeblichen Vulgatatext, der in diversen 
Drucken vorlag; die Zitate stammen aus: Biblia cum concordantijs 
veteris et noui testamenti necnon et iuris canonici: ac diuersitatibus 
textuum: canonibusque euangeliorum ac quibusdam temporum inci-
dentibus in margine positis et accentu singularum dictionum per ve-
nerabilem patrem fratrem Albertum castellanum venetum ordinis 
praedicatorum studiosissime reuisa correcta emendata [...], Venedig 
(Lucamantonius de Giunta) 1511. Hier fol. 431v: »Et preteriens secus 
mare galilee: vidit symonem et andream fratrem eius mittentes retia in 
mare. Erant enim piscatores. Et dixit eis iesus. Venite post me: et faciam 
vos fieri piscatores hominum. Et protinus relictis retibus secuti sunt 
eum. Et progressus inde pauxillum vidit iacobum zebedei et iohannem 
fratrem eius et ipsos componentes retia in naui: et statim vocauit illos. 
Et relicto patre suo çebedeo in naui cum mercennarijs secuti sunt eum.«

In der zentralen Bildszene stehen Simon Petrus und 

Andreas, die beiden Erstberufenen, bereits an der Seite 

Jesu. Zebedäus bleibt im Boot, Jakobus, der ältere Sohn, 

kniet am Ufer, und Johannes, der jüngere und noch bart-

lose Sohn, scheint im Begriff ebenfalls niederzuknien 

und weist mit der rechten Hand auf seine Brust, was 

entweder die Frage: »Meinst Du wirklich mich?« oder 

eine Geste der Ehrerbietung, vielleicht auch des Erstau-

nens und sofortigen herzlichen Einverständnisses bedeu-

tet. Die Szene findet in einer bergigen Landschaft statt, 

die weder mit Galiläa noch mit der venezianischen 

Lagune Ähnlichkeiten hat und wohl der Phantasie des 

Malers und dessen Vertrautheit mit nordischen Elemen-

ten der Landschaftsmalerei entsprungen ist.

Wenige Jahre zuvor, 1510, hatte Basaiti dasselbe Sujet 

in viel größerem Format (386 × 265 cm) für die Kirche der 

Kartause von Sant’Andrea del Lido gemalt, die bis zum 

Untergang der Republik Venedig in Folge der napoleoni-

schen Feldzüge und zu den damaligen Klosterschließungen 

in Funktion war. Das Altargemälde hängt seit 1806 in den 

Gallerie dell’Accademia in Venedig (Abb. 2), und die Kirche 

existiert nicht mehr.5 Die Szene spielt hier ebenfalls in 

einer – allerdings anderen und deutlich stärker, »unnatür-

licher« und noch viel »nordischer« strukturierten – Phan-

tasielandschaft und ist ähnlich, aber seitenverkehrt aufge-

baut. Petrus, Andreas und Zebedäus sind physiognomisch 

anders gestaltet, und Johannes steht aufrecht, freilich mit 

demselben auf seine Brust weisenden Gestus.

Ein weiterer Unterschied ist nicht zu übersehen: Im 

kleinen Andachtsbild umgibt die Szene eine architekto-

nische Rahmung in Form einer klassischen Aedicula, 

eingesetzt als Trennungselement zwischen der Evangelien

szene und dem das ganze Gebilde umgebenden schwar-

zen Nichts oder der Betrachterebene, wie man aus der 

Position des Cartellino mit der Signatur schließen könnte, 

der unten über den rundbogigen Rahmen hängt und in 

den überdachten Raum ragt. Derartige illusionistisch und 

zentralperspektivisch, quasi als Trompe l’œil mit allen 

Schatten gemalte Architekturrahmen im Bild sind seit 

dem Mittelalter in der Malerei beliebt.6 Hier sollen  

offenbar die freistehenden marmornen Säulen und das 

Tympanon eines Altars oder Altaraufsatzes im All’antica-

Stil der Renaissance vergegenwärtigt werden. Der gelb-

liche Marmor (giallo antico) von Basaitis Säulen, die 

5	 Alessandra Ottieri, Laguna di Venezia, mare di Galilea: la Vocazione 
dei figli di Zebedéo di Marco Basaiti, in: Artibus et historiae 5, Nr. 9, 
1984, 77–89.

6	 Mela Escherich, Die Architekturmalerei in der mittelalterlichen Kunst, 
in: Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft 12, 
1917, 425–438; Anja Sibylle Steinmetz, Das Altarretabel in der altnie-
derländischen Malerei: Untersuchung zur Darstellung eines sakralen 
Requisits vom frühen 15. bis zum späten 16. Jahrhundert (Diss. Univ. 
Köln 1993), Weimar 1995, 24, URL: https://docplayer.org/60501714-
Anja-sibylle-steinmetz-das-altarretabel-in-der-altniederlaendischen-
malerei.html (letzter Zugriff: 14.4.2024).

Abb. 2: Marco Basaiti, Berufung der Söhne des Zebedäus, 1510, 
Holz, 386 × 265 cm. Venedig, Gallerie dell’Accademia, Inv.-Nr. 39 
(ehem. Sant’Andrea del Lido)

https://docplayer.org/60501714-Anja-sibylle-steinmetz-das-altarretabel-in-der-altniederlaendischen-malerei.html
https://docplayer.org/60501714-Anja-sibylle-steinmetz-das-altarretabel-in-der-altniederlaendischen-malerei.html
https://docplayer.org/60501714-Anja-sibylle-steinmetz-das-altarretabel-in-der-altniederlaendischen-malerei.html


SEITE 5

Abb. 3: Aedicula. Rom, Pantheon Ausschnitt von Abb. 1 Abb. 4: Sebastiano Serlio, Il terzo libro di 
Sabastiano Serlio Bolognese, nel qual si 
figurano, e descrivono le antiquità di Roma, 
e le altre che sono in Italia, e fuori d’Italia, 
Venedig (Francesco Marcolino da Forlì) 540,  
XVI, Detail: Aedicula im Pantheon

korinthischen Kapitelle, das Tympanon und der Dekor 

mit den angedeuteten Intarsien aus rotem Marmor (rosso 

antico) erinnern zudem frappant an konkrete und bis 

heute existente Relikte der Antike: insbesondere die 

Aediculae im Innenraum des Pantheons7 in Rom (fertig-

gestellt zwischen 125 und 128 unter Kaiser Hadrian, 

später unter dem Namen »Sancta Maria Rotunda« oder 

»Sancta Maria ad Martyres« als Kirche verwendet; 

Abb. 3 & 4), und interessanterweise hatten die Säulen 

im Gemälde, wie man in der durchscheinenden und mit 

freiem Auge sichtbaren Unterzeichnung erkennt, so wie 

jene im Pantheon ursprünglich eine Kannelierung, die 

jedoch nicht in die gemalte Ausführung übernommen 

wurde (vgl. weiter unten Abb. 15 & 16).8

Bei einer anderen großformatigen Komposition Basaitis 

kommt der Architektur im Bild eine illusionistische Funk-

tion mit Bezug zum realen Kirchenraum zu: Jesu Gebet 
im Garten Gethsemane (heute Venedig, Gallerie dell’Ac-

cademia; Abb. 5) wurde als Altarbild für San Giobbe ge-

schaffen, wo die gemalte Architektur eine fiktive Kapelle 

oder Loggia an der rechten Seitenwand des Kirchenschiffs 

bildete – lebensgroß gemalt darin die Heiligen Ludwig von 

Toulouse, Franziskus, Dominikus und Markus – und dem 

7	 Sebastiano Serlio, Il terzo libro di Sabastiano Serlio Bolognese, 
nel qual si figurano, e descrivono le antiquità di Roma, e le altre che 
sono in Italia, e fuori d’Italia, Venedig (Francesco Marcolino da Forlì) 
1540, V–XVII; Kjeld de Fine Licht, The Rotunda in Rome. A study of 
Hadrian’s Pantheon, Kopenhagen 1968.

8	 Vgl. Ferino-Pagden & Odlozil 2009 (zit. Anm. 2), 223 mit Abb. 11 und 12.

Abb. 5: Marco Basaiti, Jesu Gebet im Garten Gethsemane, 1516, Holz, 
369 × 222 cm. Venedig, Gallerie dell’Accademia, Inv.-Nr. 69



SEITE 6

Betrachter einen Ausblick in die bergige Landschaft mit 

der Evangelienszene öffnete.9

Eine solche Funktion, bei der sich ein dreidimensio-

naler Raum optisch fortsetzen soll, dürfte in der Berufung 
der Söhne des Zebedäus nicht vorliegen, denn zwischen 

Aedicula und Bildrand befindet sich noch das schwarze 

Nichts, das eine mögliche Kontinuität unterbricht. Man 

könnte sich eine ungerahmte Hängung an einer schwar-

zen Wand oder einen Einbau in schwarzes Mobiliar 

vorstellen, um einen ähnlichen Effekt im kleinen Maßstab 

– eines Fensters etwa – zu erzielen, doch just dieser Effekt 

würde durch die beiden farblosen Männergestalten außen 

an den Säulen wieder zunichte.

Gemäß dem Thema der Jüngerberufung könnten die 

Säulen hier mit einer Stelle im Galaterbrief (2, 9) in Ver-

bindung stehen: »Jakobus und Kephas und Johannes, die 

Säulen zu sein schienen«10 – gemeint sind: metaphorische 

Säulen der Urgemeinde in Jerusalem. Genau diese drei 

sehr prominenten und Jesus besonders nahestehenden 

Jünger, Simon Petrus (Kephas) und die Zebedäussöhne, 

waren privilegiert bei zwei einprägsamen Szenen des 

Evangelienmythos anwesend, in denen Jesus mit seinem 

göttlichen Vater kommunizierte: bei Jesu Verklärung,11 als 

Jahwe aus einer Wolke verkündete: »Das ist mein geliebter 

Sohn«,12 sowie bei Jesu todtraurigem Gebet im Garten 

Gethsemane,13 wo sie eingeschlafen waren, obwohl ihr 

Meister sie zuvor ersucht hatte wach zu bleiben.

Im Johannesevangelium wird interessanterweise Jo-

hannes nie beim Namen genannt; hingegen tritt darin 

ein namenloser Lieblingsjünger auf (bezeichnet jeweils 

als »der Jünger, den Jesus liebte«14), der traditionell mit 

9	 Zur Interpretation dieses Altargemäldes im Rahmen von fiktiver Ar-
chitektur als Andachtsraum siehe Denise Zaru, Creating a Devotional 
Space. Architectural Metaphors in Venetian Renaissance Altarpieces, 
in: Carlo Corsato & Juliette Ferdinand, Art and Culture North and 
South of the Alps from the Fifteenth to the Eighteenth Century. Essays 
in Honour of Bernard Aikema, artibus et historiae 78 (XXXIX), 2018, 
21–37, hier: 32.

10	 Biblia 1511, fol. 480r: »[…] iacobus et çephas et ioannes qui videbantur 
columne esse.«

11	 Lk 9, 28–36; Mk 9, 2–9; Mt 17, 1–8.
12	 Biblia 1511, fol. 424v (Mt 17, 1–5): »Et post dies sex assumpsit iesus 

petrum et iacobum et ioannem fratrem eius: et duxit illos in montem 
excelsum seorsum: et transfiguratus est ante eos. […] ecce nubes lucida 
obumbrauit eos. Et ecce vox de nube dicens: Hic est filius meus dilectus 
in quo mihi bene complacui: ipsum audite.« (Und nach sechs Tagen 
nahm Jesus Petrus und Jakobus und dessen Bruder Johannes mit sich 
und führte sie auf einen hohen Berg hinauf. Und er wurde vor ihnen 
verwandelt. […] Siehe, eine leuchtende Wolke beschattete sie. Und 
siehe, eine Stimme sprach aus der Wolke: »Das ist mein geliebter Sohn, 
in dem ich mir gut gefallen habe: Hört ihn.«)

13	 Biblia 1511, fol. 429r (Mt 26, 37–38): »Et assumpto petro et duobus filijs 
çebedei: cepit contristari et mestus esset [sic]. Tunc ait illis. Tristis est 
anima mea vsque ad mortem.« (Und nachdem er Petrus und die beiden 
Söhne des Zebedäus mit sich genommen hatte, begann er sich zu 
verdüstern und traurig zu sein. Dann sagte er ihnen: Düster ist meine 
Seele bis zum Tode.) Ibid., fol. 437r (Mk 14, 32): »Et assumit petrum 
et iacobum et ioannem secum: et cepit pauere et tedere.« (Und er nimmt 
Petrus und Jakobus und Johannes mit sich und begann sich zu ängsti-
gen und Widerwillen zu empfinden.) Die entsprechenden Passagen 
Lk 22, 39–46 und Joh 18, 1 erwähnen die drei Jünger nicht extra.

14	 Biblia 1511, fol. 461r (Joh 13, 23, beim Abendmahl): »vnus ex discipulis 
[...] quem diligebat iesus«; ibid., fol. 464v (Joh 19, 26, bei der 

Johannes identifiziert wird – das wird in der Folge für 

uns noch wichtig werden. Im letzten Kapitel findet sich 

dort die Nachricht, dieser von Jesus geliebte Jünger sei 

der Autor des Evangeliums,15 weswegen man annahm, 

Johannes habe im gesamten Werk von sich in der 3. Person 

geschrieben.16

Die Stelle des Galaterbriefes, in der Petrus, Jakobus 

und Johannes als Säulen bezeichnet sind, könnte also 

assoziativ die Idee für die Architektur im Bild geliefert 

haben. Aber sehr merkwürdig und bisher unerklärt sind 

die beiden befremdlich wirkenden unbekleideten, ohne 

Leben simulierendes Inkarnat als Grisaillen gemalten 

Gestalten, die an den Säulen außen höchst lebendig 

Allotria treiben. Was bedeuten diese geisterhaften Wesen 

in klassischer Nacktheit am Rahmen des sonst völlig 

schriftgemäßen Evangelienbildes? Sollen diese Akte 

marmorne Skulpturen von Heiligen darstellen, wie sie 

häufig in Kirchen neben realen Altargemälden aufgestellt 

sind? Aber würden Statuen dermaßen frivol wie unbe-

aufsichtigte Firmlinge an der Architektur herumturnen? 

Und können wir uns in einem Gemälde des frühen 

16. Jahrhunderts nackte christliche Heilige mit deutlich 

sichtbaren Genitalien vorstellen? Wohl kaum.

Diese Figuren sind nicht plastisch zu denkende Ele-

mente des gemalten Rahmens, sondern führen neben der 

Evangelienszene und dem ebenso polychromen illusio-

nistischen Altar eine weitere Realitätsebene ein, in der 

sie ihr monochromes Eigenleben haben und autonom 

agieren, und dies wohl in interpretationsbedürftigem 

Zusammenhang mit dem biblischen Thema des zentralen 

Bildes, das in seiner Ernsthaftigkeit eigentlich keine bi-

zarren Zusätze erwarten ließe. Wer vor dem Bild medi-

tiert, kann sich daher in zwei verschiedene »Geschichten« 

versenken: in die der Jüngerberufung am See Genezareth 

und in die der Grisaillemänner in jenem augenscheinlich 

undefinierten Raum des Gemäldes, der die Aedicula mit 

dem Evangelienbild enthält und den sie, wie der Cartel-

lino mit der Signatur suggeriert, gewissermaßen mit dem 

Betrachter teilen. Während die Evangeliendarstellung 

nach Feststellung der Bibelstellen philologischerseits 

keiner weiteren Erörterung bedarf, regt der rätselhafte 

Rahmen zu tiefergehender Forschung an.

Kreuzigung): »discipulum […] quem diligebat«; ibid., fol. 464v (Joh 20, 
2, beim Grab): »discipulum quem amabat iesus«; ibid. fol. 464r (Joh 21, 
7, bei der Erscheinung Jesu am See von Tiberias): »discipulus ille quem 
diligebat iesus«; ibid. fol. 465v (Joh 21, 20): »discipulum quem diligebat 
iesus […] qui et recubuit in cena super pectus eius«.

15	 Biblia 1511, fol. 465v (Joh 21, 24): »Hic est discipulus ille qui testimo-
nium perhibet de his: et scripsit hec.« (Das ist jener Jünger, der Zeugnis 
über diese Begebenheiten ablegt und dieses geschrieben hat.)

16	 Generell zur traditionellen Identifikation des Jüngers Johannes mit 
den Verfassern des Johannesevangeliums und der Apokalypse: Martin 
Hengel, Die Johanneische Frage. Ein Lösungsversuch, mit einem 
Beitrag zur Apokalypse von Jörg Frey, Tübingen 1993.



SEITE 7

Komposition

Zunächst ist zu ergründen, ob dieser Architekturrahmen 

samt den Grisaillen überhaupt ursprünglicher und daher 

für die Interpretation relevanter Teil des Gemäldes war 

oder vielleicht teilweise von späterer Hand hinzugefügt 

wurde. Hier lasse ich Michael Odlozil, den Restaurator 

des Gemäldes, selbst zu Wort kommen, dem ich als Spe-

zialisten für technologische Belange diese Frage gestellt 

habe und folgenden präzisierenden Nachtrag zu seinen 

2009 publizierten Erkenntnissen verdanke:

»Sowohl die Röntgenaufnahme als auch die Infrarot

reflektographie des Gemäldes zeigen uns Basaitis 

schrittweises Herangehen an die endgültige 

Komposition.

Nicht nur der Bildträger, die Pappelholztafel, die 

für den Giebel der Aedicula oben um ein Stück er-

weitert wurde, sondern auch zahlreiche Pentimente 

erweisen Basaitis Suchen nach der besten Haltung 

und Position der Figuren, ja sogar der Gestaltung des 

Hintergrundes.

Die Infrarotreflektographie (Abb. 6) zeigt uns 

Basaitis Unterzeichnung (mit Graphit- oder Silber

stift). Für die Architekturrahmung wurden gleich zu 

Beginn gerade Linien und der Bogen mit Lineal und 

Zirkel in die noch nicht völlig durchgetrocknete 

Grundierung geritzt. Bei allen Figuren hat sich die 

Position der Köpfe, Arme, Beine und Füße von einer 

ersten Variante der Unterzeichnung zur gemalten 

Ausführung verändert. Nackt angelegte Füße wurden 

mit Schuhen bedeckt, ganze Schifferboote im Hin-

tergrund verworfen. Der massive Felsen, den wir auf 

dem großen Altargemälde in der Accademia in Ve-

nedig bestaunen, ist in dieser Version einem offenen 

Himmel gewichen. Sein Kontur ist allerdings auch 

hier in der Anlage noch zu erkennen.

Bei der Architekturrahmung wurde offenbar 

schon während der Unterzeichnung eine Gestaltung 

des Frieses mit Rinderschädeln und verbindenden 

Girlanden verworfen, die vermutlich als Relief ge-

dacht war (Abb. 7). Die Unterzeichnung dafür reicht 

nur bis zur Hälfte des Frieses.

Abb. 6: Marco Basaiti, Berufung der Söhne des Zebedäus, 
Infrarotreflektographie

Abb. 7: Marco Basaiti, Berufung der Söhne des Zebedäus, Infrarotreflektographie, Detail: Fries



SEITE 8

Neben der bestätigten Eigenhändigkeit von Architek-

turrahmen und Grisaillen, die uns im Folgenden beschäf-

tigen werden, ist das in der Unterzeichnung links begon-

nene, aber weder rechts fortgesetzte noch in Malerei 

ausgeführte Girlandenrelief mit drei Rinderschädeln 

interessant: wie die klassische Aediculaform ein weiteres 

vertrautes Charakteristikum antiker Monumentalbau-

ten.17 Zu Basaitis Zeit kennt man Bukranien- oder Bu-

kephalienfriese von erhaltenen Bauwerken in und um 

Rom, wie etwa vom Grabmal der Caecilia Metella18 (Via 

Appia) und vom sogenannten Vestatempel19 (Tivoli; 

Abb. 9), der wie das Pantheon und mit demselben Namen 

»Sancta Maria Rotunda« als Kirche genutzt wurde. Wa-

rum Basaiti den Fries verwarf, wissen wir nicht. Schien 

die Assoziation mit antiker Tieropferpraxis zu heidnisch 

für die Evangelienszene? Spielte die vom herrschenden 

christlichen Kult den beiden Tempeln auferlegte Gleich-

namigkeit eine Rolle?

Halten wir fest: Als der Bilderfinder die Komposition 

des Gemäldes anlegte, gab er der Berufung von Anfang 

an einen »antiken Rahmen«, der in einer revidierten 

Phase für kurze Zeit mit den eingezeichneten Rinder-

schädeln heidnische Elemente enthielt. Offenbar ist die 

Antike für die Bildidee relevant.

17	 Zu Geschichte und Bedeutung dieser ursprünglich hellenistischen 
Schmuckform siehe Ralf Grüßinger, Dekorative Architekturfriese in 
Rom und Latium. Ikonologische Studien zur römischen Baudekoration 
der späten Republik und Kaiserzeit, Diss. Univ. Heidelberg 2001, URL: 
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/volltextserver/10946/1/Gruessin-
ger_Diss.pdf (letzter Zugriff: 14.4.2024), 20–36, hier bes. 33–34: »Die 
Schädel von geopferten Rindern galten wie alle bei Opferhandlungen 
anfallenden Abfälle als heilig und durften nicht einfach aus dem Hei-
ligtum entfernt werden. Hieraus entwickelte sich der Brauch, die 
Schädel als Zeichen des Opfers im Bereich des Temenos öffentlich 
anzubringen und der Gottheit zu weihen. […] Die Aufnahme von 
Kultutensilien in das Motivrepertoire der Baudekoration stellt demnach 
die Fixierung eines eigentlich ephemeren Beiwerks dar, das den 
Sakralbau in seiner Funktion definieren und ihm eine feierlich-
erhabene Wirkung verleihen sollte.«

18	 Grüßinger 2001 (zit. Anm. 17), 290–291, Kat. 10.
19	 Serlio 1540 (zit. Anm. 7), XXVII–XXIX; Grüßinger 2001 (zit. Anm. 17), 

282–283, Kat. 1.

Abb. 8: Marco Basaiti, Berufung der Söhne des Zebedäus, 
Infrarotreflektographie, Detail: der linke Grisaillemann

Insofern sollte es uns nicht überraschen, eine im 

Zuge des Malprozesses späte Ausfertigung einzelner 

Partien zu finden: Die beiden Grisaillefiguren wurden 

offensichtlich auf die bereits fertige Architektur ge-

malt. Die Unterzeichnung der beiden entspricht so-

wohl in Technik als auch Stil der Anlage der anderen 

Bildpartien; besonders keck skizziert Basaiti das Ohr 

des linken Mannes über der Säule (Abb. 8). Zu wel-

chem Zeitpunkt Basaiti die Unterzeichnung der 

Säulenfiguren gemacht hat, können wir nicht mit 

Sicherheit sagen. Möglicherweise waren die beiden 

Männer in der Unterzeichnung schon vorhanden und 

erfolgte nur die malerische Ausfertigung nach der 

Architektur. Vorstellbar ist auch eine nachträgliche 

Unterzeichnung auf die fertig gemalte Architektur. 

In der Infrarotreflektographie würde das auf der 

hellen Malschicht der Architektur ein ähnliches 

Abbild ergeben.

Das späte Auftreten der beiden Grisaillefiguren 

im Bild gliedert sich meiner Ansicht nach in die 

Genese dieses Gemäldes ein. An ihrer Eigenhändig-

keit besteht kein Zweifel. Zahlreiche Schritte und 

Veränderungen haben zur endgültigen Version 

geführt.«

Abb. 9: Bukranienfries. Tivoli, Tempel der Vesta

http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/volltextserver/10946/1/Gruessinger_Diss.pdf
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/volltextserver/10946/1/Gruessinger_Diss.pdf


SEITE 9

Grisaillen

Das Rahmenmotiv mit Grisaillefiguren darin kam in  

der niederländischen Kunst des 15. Jahrhunderts auf.20  

Als Beispiel mag eine von Rogier van der Weyden geschaf-

fene Maria mit Kind (Abb. 10) dienen, bei der oben  

Jahwe mit Wohlgefallen aus der Rahmenarchitektur auf 

seine Familie herunterschaut und links Adam (mit dem 

20	 Generell zur Grisaille: Hans Holländer, Steinerne Gäste in der Malerei, 
in: Giessener Beiträge zur Kunstgeschichte 2, 1973, 103–131; Marion 
Grams-Thieme, Lebendige Steine; Studien zur niederländischen 
Grisaillemalerei des 15. und frühen 16. Jahrhunderts, Wien 1988; 
Michaela Krieger, Grisaille als Metapher. Zum Entstehen der Peinture 
en Camaieu im frühen 14. Jahrhundert, Wien 1995; Michaela Krieger, 
Die niederländische Grisaillemalerei des 15. Jahrhunderts. Bemer-
kungen zur neueren Literatur, in: Kunstchronik 49, 1996, 575–588; 
Sabine Blumenröder, Andrea Mantegna – die Grisaillen: Malerei, 
Geschichte und antike Kunst im Paragone des Quattrocento, Berlin 
2008; Ausstellungskatalog Till-Holger Borchert (Hg.), Jan van Eyck. 
Grisallas (Contextos de la colección permanente 23), Madrid (Museo 
Thyssen-Bornemisza) 2009; Almut Schäffner, Terra verde. Entwicklung 
und Bedeutung der monochromen Wandmalerei der italienischen 
Renaissance, Weimar 2009.

Abb. 10: Rogier van der Weyden, Maria mit Kind, ca. 1451, 
Eichenholz, 18,9 ×12,1 cm. Kunsthistorisches Museum Wien, 
Gemäldegalerie, Inv.-Nr. 951

Abb. 11: Hans Memling, Johannesaltärchen, 1485/90, Mitteltafel, 
Eichenholz, 69,3 × 47 cm. Kunsthistorisches Museum Wien, 
Gemäldegalerie, Inv.-Nr. 939

Vertreibungsengel) und rechts Eva stehen. Interpretatorisch 

gesehen handelt es sich bei diesem anscheinend steinernen 

Skulpturenschmuck um einen semantischen Kunstgriff, 

denn durch eine solche Juxtaposition kann der Bilderfin-

der ein Motiv in das Gemälde holen, das nach Zeit und 

Ort eigentlich nicht hineingehört, aber allegorisch zuge-

ordnet wird. Der mythische Sinn ist hier offenbar: Durch 

Adam und Eva, das erste Menschenpaar – der alttesta-

mentarischen Genesis zufolge von Jahwe geschaffen, nicht 

von einer Frau geboren –, kam die Erbsünde in die Welt, 

und laut christlichem Glauben ist der von Maria geborene 

Jahwesohn Jesus dazu ausersehen, die Menschheit durch 

seine Passion davon zu erlösen.

Während sich die Grisaillefiguren im Rahmen hier 

tatsächlich wie stillstehende Statuen verhalten, zeigen sie 

bei einem anderen Beispiel Eigenleben gemäß ihrer bi

blischen Geschichte: Im Mittelbild von Hans Memlings 

Johannesaltärchen (Abb. 11) ist oben links Abraham 

dargestellt, der mit dem Schwert ausholt, um seinen Sohn 

Isaak zu schlachten (Gen 22, 1–4), und oben rechts Jephta 

mit seiner bereits geköpften Tochter (Ri 11, 30–40). Beide 

Bibelmythen berichten über Menschenopfer eigener 



SEITE 10

Kinder – einmal von Jahwe gefordert und im letzten 

Moment verhindert, einmal von Jephta unvorsichtig Jahwe 

versprochen und mit göttlicher Billigung durchgeführt – 

und gelten in der christlichen Tradition als alttestamenta-

rische Präfigurationen einer anderen väterlich verhängten 

Hinrichtung: des Opfertodes Jesu. Durch diese beiden 

Grisailleszenen in der Architektur weist der Bilderfinder 

daher auf die zukünftige Leidensgeschichte des kleinen 

Kindes hin, das in der Hauptszene noch froh und munter 

im Schoß seiner Mutter nach dem Apfel greift, den ein 

freundlich lächelnder Engel ihm hinreicht und dazu wohl 

erst kurz zuvor sein himmlisches Spiel auf der Streichlyra 

unterbrochen hat. Als schmückende Draufgabe spannen 

ebenfalls sehr lebendig wirkende, aber im Maßstab nicht 

zu den Präfigurationen passende Grisailleputti schwere 

und im Gegensatz zu ihnen bunte Blumen- und Frucht

girlanden quer über den Thronbaldachin Marias.

Auch Basaitis Grisaillemänner agieren, auch sie sind 

quasi lebendige »steinerne Gäste« an ihren Säulen. Ihre 

Haare etwa sind sehr realistisch gemalt: Die schütteren 

Strähnen mit durchscheinender Glatze des Rechten kann 

kein Bildhauer aus Stein meißeln; dergleichen kann nur 

die Malerei zeigen.21

Durch die monochromen Weiß- und Grautöne wird 

allerdings der Eindruck erweckt, es handle sich um Stein, 

was assoziativ die Vorstellung von Dauerhaftigkeit, Be-

ständigkeit, Altertum befördert, ja geradezu die »Antike« 

vergegenwärtigen kann: so etwa bei Mantegna, der in 

seiner Malerei oft antike Skulpturen rezipierte. Auch ihm 

bot die biblische Überlieferung Gelegenheit, die bleibende 

Gültigkeit und Erhabenheit einer Szene zu betonen, indem 

er sie als steinernes Relief malte, z.B. in seiner Opferung 
Isaaks (Abb. 12). In diesem Fall erhält die Szene, in der 

Abraham Gottes Geheiß gehorchen will, seinen Sohn zu 

töten (Gen 22, 1–4), dadurch einen unerschütterlichen und 

rigorosen, aber auch leidenschaftslosen Charakter, der ihr 

als Präfiguration der Passion Jesu gut ansteht. Mit Man-

tegna sind wir in Italien angelangt, aber auch niederländi-

sche Grisaillemalereien waren in Venedig sicherlich be-

kannt, da Venedig als Handelsstadt und Kunstzentrum 

viele nordeuropäische Künstler anzog.

21	 Ein analoges Spiel mit gemalten Materialien zeigt Francesco del Cossas 
um 1473 geschaffene Tafel mit Johannes dem Täufer (ursprünglich Teil 
des Griffoni-Altars in San Petronio in Bologna, heute in Mailand, 
Pinacoteca di Brera). Johannes hält darin seinen Eremitenstab, in den 
unter dem bekrönenden Kreuz ein etwa kopfgroßer goldener Ring 
eingefügt ist. Darin steht auf einer Querverstrebung ein völlig le-
bensecht gemaltes Lamm, das dem Betrachter das Hinterteil zukehrt: 
offenbar der Agnus Dei, das traditionelle Attribut des Täufers. Irritie-
rend wirkt der Widerspruch zwischen Material und Maßstab, denn 
für ein gedachtes lebendiges Lamm ist die Darstellung zu klein, wäh-
rend für eine gedachte Goldschmiedearbeit das wollige Fell zu natu-
ralistisch ist: Man würde Glanzlichter auf Metall oder Email erwarten. 
Eine ausführliche Besprechung dieses Details und Vergleichsbeispiele 
bietet Anna Degler, Parergon. Attribut, Material und Fragment in der 
Bildästhetik des Quattrocento, Paderborn 2015, 148–153.

Um die möglichen Motivationen dieses ikonographi-

schen Kunstgriffes zusammenzufassen: Wenn Grisaillen 

und normal farbig gemalte Personen in einem Gemälde 

gemeinsam auftreten, dann kann das die Gegenwärtigkeit 

von Vergangenem ausdrücken oder eine andere Reali-

tätsebene einführen, jedenfalls dem Betrachter eine 

weitere Information zur Hauptdarstellung liefern.

Daraus ergibt sich die Frage, ob die beiden nackten 

Grisaillemänner bei Basaiti vielleicht Figuren der alt

testamentarischen Überlieferung sein könnten, die hier 

in irgendeiner Weise als Informanten oder Allegorien 

dienen. Adam ist uns in dieser Weise bei Rogier van der 

Weyden begegnet: Er wird im Paradies meist unbekleidet 

und nach der Vertreibung oft mit einem Feigenblatt oder 

zumindest einer Hand vor den Genitalien dargestellt. 

Die rechte Gestalt ließe sich daher als ein noch unver-

triebener Adam interpretieren. Aber links steht nicht eine 

ebenso nackte oder kaum bedeckte Eva, sondern ein 

zweiter Mann klammert sich eng an seine Säule: Sollte 

das derselbe Adam NACH der Vertreibung sein, der sich 

seiner Nacktheit schämt und sie durch die (phallische) 

Säule zu verbergen sucht? Die beiden Männer sehen 

einander allerdings nicht ähnlich, und der linke hat 

dichtes gelocktes Haar, der rechte Glatze und Bart. 

Abb. 12: Andrea Mantegna, Opferung Isaaks, 1490/95, Leinwand,  
48,5 × 36 cm. Kunsthistorisches Museum Wien, Gemäldegalerie,  
Inv.-Nr. 1842



SEITE 11

Nähme man ihre Identität an, sähe der eingeschüchterte 

Adam nach der Vertreibung jünger aus als der unbeküm-

merte paradiesische. Diese Lösung scheint daher 

unwahrscheinlich.

Unbekleidet vorstellbare Bibelfiguren sind noch der 

betrunkene Noah (Gen 9), der von seinem Sohn Ham 

nackt im Zelt entdeckt wird, und der ebenfalls betrun-

kene Lot (Gen 19), der von seinen Töchtern absichtlich 

unter Wein gesetzt wird, damit er keinen Widerstand 

leistet, wenn sie sich von ihm schwängern lassen wollen. 

Auf beide Szenen deutet nichts hin, und das gilt auch für 

andere Bibelmythen.

Anatomie

Auffällig sind anatomische Besonderheiten bei der linken 

Figur: Der Kopf sieht so aus, als sei das Gesicht eulenartig 

um 180° auf den Rücken gedreht (Abb. 13), in einer Weise, 

die sich mit einer normalen menschlichen Halswirbelsäule 

zu Lebzeiten nicht ausgeht, wie befragte Mediziner versi-

chern. Zudem wird der Betrachterblick durch ein räum

liches Paradoxon geradezu auf diesen Kopf hingelenkt, 

denn die Säule scheint dessen hinteren Teil zu überdecken, 

wird aber ihrerseits vom höchst erstaunlich davor posi

tionierten Ohr überdeckt. Wie kann eine vollrunde Säule 

mit einem Durchmesser von etwa einem halben Meter in 

den engen Spalt zwischen Ohrmuschel und Schädel pas-

sen, wo im realen Leben nur Stifte, Pinsel und dergleichen 

dünne Dinge Platz finden? Fast gewinnt man den Ein-

druck als sei diese Säule eine flache Kulisse, an der sich 

der Grisaillemann hinter dem Ohr kratzt; dagegen spricht 

aber die Haltung seines vorderen Armes, der sich um die 

Rundung des Säulenschafts zu schmiegen scheint. Dieses 

Ohr ist keine kapitale künstlerische Verirrung, sondern 

wurde vom Maler – wie die Infrarotreflektographie zeigt, 

wo sich die Unterzeichnung mit klarem Kontur vom hellen 

Hintergrund abhebt (vgl. oben Abb. 8) – mit Absicht vor 

die Säule gesetzt. Welchen Sinn hat diese evidente Selt-

samkeit? Am Ende dieses Beitrags wird sich das Rätsel 

lösen und diese Lösung die im Folgenden vorgelegte 

These bestätigen. 

Halten wir hier zunächst fest: Die Darstellung dieser 

Gestalt scheint dem künstlerischen Konsens zu wider-

streben. Arme, Rumpf und Bein sind in ihrer Haltung klar 

nachvollziehbar (die Zehen zeigen eindeutig, welchen 

Fuß wir sehen: seinen rechten – wenn wir aufgrund der 

Ausrichtung seiner Arm- und Schulterpartie nämlich die 

der Säule zugewandte als seine Bauchseite auffassen), 

doch der rückschauende Kopf wirkt auf den ersten Blick 

unnatürlich und entzieht sich der figürlichen Logik, die 

wir in einem Gemälde der Renaissance erwarten.

Basaiti ist zwar kein genialer Figurenmaler, aber durch-

aus imstande, die menschliche Anatomie plausibel darzu-

stellen, wie alle seine anderen bekannten Gemälde zeigen, 

in denen sich kein weiteres dermaßen verzeichnet wirken-

des Wesen findet. Einem guten Maler passieren keine so 

eklatanten »Fehler«, und daher wurde wohl dieser Gestalt 

absichtlich der Kopf verkehrt aufgesetzt und ein paradoxes 

Ohr appliziert, um durch diese Auffälligkeiten einen Hin-

weis auf die Identität des Säulenumarmers zu geben. Ob 

Basaiti dabei autonom vorging oder einem Auftraggeber 

gehorchte, kann ohne weitere Quellen nicht entschieden 

werden; die hier im Folgenden erörterten literarischen 

Implikationen lassen jedenfalls auf einen humanistisch 

gebildeten und in aktuelle philologische Diskussionen 

eingebundenen Bilderfinder schließen.

Abb. 13: Marco Basaiti, Berufung der Söhne des Zebedäus, 
Detail: Kopf des linken Grisaillemannes



SEITE 12

genannten Propheten entstammen teils der antiken Über-

lieferung wie Amphiaraos (Diod. 4, 65, 5–8), Teiresias 

(Ov. Met. 3, 316–338), Aruns (Luc. Phars. 1, 584–638), 

Manto (Verg. Aen. 10, 199) und Eurypylus (Verg. Aen. 2, 

114), teils wie Michael Scotus, Bonatti und Asdente dem 

abendländischen Mittelalter. Unter der Prämisse, Grisaille- 

gestalten in Architekturrahmen seien Präfigurationen oder 

Charakterisatoren der bunt pigmentierten Protagonisten 

des betreffenden Gemäldes, könnte man Johannes als 

Verfasser einer eindrucksvollen Zukunftsschau in diese 

Prophetenreihe einordnen. Auch Jesus selbst hat den 

Evangelien zufolge mehrmals prophezeit, etwa die Zer-

störung des Tempels und Jerusalems (Mk 13, 1–27; Lk 21, 

5–28) und seinen eigenen Tod samt Auferstehung (Mk 8, 

31). Der rückschauende Kopf bei Basaiti könnte dann als 

Hinweis interpretierbar sein, mindestens einer der Prot-

agonisten in der zentralen Evangelienszene sei Wahrsager 

gewesen. Das wirkt extravagant und wirft ein eigenartiges 

Licht auf diese untadeligen und exemplarischen Gestalten 

des christlichen Mythos, da bei Dante die Propheten ja 

für ihren Frevel gegen das laut Moses von Jahwe selbst 

verhängte Verbot gestraft wurden (Inf. 20, 37–39):26

Johannesevangelium von Origenes); Euseb. Hist. Eccl. 4, 18, 8. Eusebius 
selbst versucht zwischen dem Apostel Johannes (dem Zebedäussohn) 
und dem Presbyter Johannes zu unterscheiden, dem er die Apokalypse 
zuschreibt: Euseb. Hist. Eccl. 3, 39, 5–6. Generell zur Apokalypse und 
deren Entstehung jüngst: Jacob Thiessen, Die Johannesoffenbarung. Eine 
Verständnishilfe mit biblischen und außerbiblischen Hintergrund- und 
Paralleltexten sowie mit einigen Kommentaren zu den einzelnen Versen 
und Abschnitten, Basel 2021, URL: https://sthbasel.ch/wp-content/
uploads/Johannesoffenbarung_Skript_JT.pdf (letzter Zugriff: 24.5.2021).

26	 Dante 1497, fol. 89r:
»Mira che facto pecto delle spalle / perche uolse ueder tropo dauante / 
diretro guarda & fu ritroso calle.«

Der rückschauende Kopf in Dantes Inferno

Soweit ich sehe, gibt es in der damals zugänglichen 

Literatur nur zwei Stellen mit Wesen, deren Gesichter über 

ihren Rücken schauen; eine davon in Dante Alighieris 

(1265–1321) Divina Commedia (Inf. 20, 7–15), die 1317 

publiziert wurde. Der Dichter durchwandert unter der 

Führung Vergils die Unterwelt, trifft in den »Malebolge« 

– den »üblen Gräben« im 8. Kreis des Inferno – auf eine 

Prozession von auf diese Art gequälten Seelen und er-

fährt, das seien Propheten, Zauberer und andere, die 

Zukünftiges voraussahen, dadurch Gottes Gesetzen zu-

widerhandelten und daher dazu verdammt wurden, mit 

verdrehtem Kopf fortan in die Vergangenheit zu schauen 

und rückwärts zu gehen:22

»Viel Leute gingen langsam in der Runde, 

So, wie ein Wallfahrtszug die Schritte lenkt, 

Stillschweigend, weinend in dem tiefen Grunde. 

Als tiefer ich auf sie den Blick gesenkt, 

Sah ich – ein Wunder scheint es und erdichtet – 

Vom Kinn sie bis zum Achselbein verrenkt, 

Das Angesicht zum Rücken hingerichtet; 

Drum mußten sie gezwungen rückwärts gehn, 

Und ihnen war das Vorwärts-Schau’n vernichtet.«23

Die Vorstellung ist bildmächtig, und die zeitgenössi-

schen illustrierten Dante-Editionen enthalten einen 

Holzschnitt zum 20. Gesang des Inferno, der diese Pro-

zession und die verdrehten Köpfe zeigt (Abb. 14). Eine 

mögliche Verbindung des Themas der Wahrsagerei, die 

von Moses tatsächlich bei Todesstrafe verboten wurde,24 

zur Berufung der Zebedäussöhne ließe sich an der Person 

des Lieblingsjüngers Johannes festmachen, denn er galt 

traditionell auch als visionärer Verfasser der im Neuen 

Testament der Römischen Kirche kanonisch gewordenen 

Apokalypse (Offenbarung des Johannes).25 Die von Dante 

22	 Dante, Inf. 20, 7–15 (Text nach: Dante, La Comedia, Venedig [Piero 
de Zuanne di Quarengii] 1497):
»Et uidi gente per lo uallon tondo / uenir tacendo & lachrymando al 
passo / come fanno letanie in questo mondo / Comel uiso miscese in 
lor piu basso / mirabilmente apparue esser trauolto / ciaschun tra 
mento el principio del casso / Che dale rene era tornato el uolto / & 
indrieto uenir lor conuenia / perchel ueder dinanzi era lor tolto.«

23	 Zitiert nach: Dante Alighieri’s Göttliche Komödie. Uebersetzt und 
erläutert von Karl Streckfuß, Leipzig 1871, 113.

24	 Biblia 1511, fol. 46v (3 Mose 20, 6): »Anima que declinauerit ad magos 
et ariolos: et fornicata fuerit cum eis: ponam faciem meam contra eam: 
et interficiam illam de medio populi sui.« (Eine Seele, die sich den Ma-
giern und Wahrsagern zugewandt und mit ihnen gehurt hat: Mein Antlitz 
werde ich gegen sie setzen und sie töten, mitten aus ihrem Volk heraus.) 
Ibid. fol. 46r (3 Mose 20, 27): »Vir siue mulier in quibus phitonicus vel 
diuinationis fuerit spiritus: morte moriantur. Lapidibus obruent eos. 
Sanguis eorum sit super illos.« (Ein Mann oder eine Frau, in denen ein 
hellsehender oder wahrsagender Geist ist, sollen des Todes sterben. Mit 
Steinen werden sie sie zerschmettern. Ihr Blut soll über sie kommen.)

25	 Kirchenväterliche Bestätigung etwa bei: Tertullian, De res. 25; Tert. Adv. 
Marc. 3, 14, 3; 4, 5, 2; Origenes, zitiert von Euseb. Hist. Eccl. 6, 25, 9 
(Eusebius zitiert hier aus dem fünften Buch des Kommentars zum 

Abb. 14: Die Prozession der bestraften Propheten, aus: Dante Alighieri, 
La Comedia, Venedig (Per Piero de Zuanne di quarengii da palazago 
bergamasco) 1497, fol. 88v

https://sthbasel.ch/wp-conte


SEITE 13

»Schau, wie er ihm die Brust zum Rücken machte!

Schau, wie er rückwärts schreitet, rückwärts sieht, 

Weil er zu weit voraus zu sehen dachte.«27

Freilich hat Dante unter den antiken Wahrsagern nur 

klassisch-heidnische genannt, nicht jedoch die vielen 

alttestamentarischen Propheten, für die und deren Zu-

kunftsvisionen das göttliche Verbot offenbar nicht galt.28 

Handelt es sich also um einen von Dante inspirierten 

Hinweis auf Jahwes diskriminierende Behandlung von 

Wahrsagern und Zeichendeutern, je nach Verkündigungs-

gebiet und -themen? Oder in Analogie zur Menschen

opferthematik in Memlings Johannesaltärchen um einen 

Hinweis auf die Vollendung und Aufhebung einer anstö-

ßigen Praxis – denn bei Moses sind Prophezeiungen und 

Menschenopfer gleichermaßen als Greuel und Zeichen 

für Götzendienst verpönt29 – durch Jesus und dessen 

Auserwählte? Aber warum hätte der Bilderfinder dafür 

ausgerechnet die Berufungsszene und nicht eine Wahr-

sageszene verwenden wollen? Die assoziative Verbindung 

zwischen den Bildebenen scheint also über Dante und 

das Thema der Wahrsagerei zwar möglich, aber deren 

Sinn weder klar noch überzeugend. Und der rechte 

Grisaillemann mit seiner völlig normalen Anatomie 

bliebe aus dieser Erklärung ausgeschlossen.

27	 Dante & Streckfuß 1871 (zit. Anm. 23), 114.
28	 Im Deuteronomium gibt Moses’ Jahwe immerhin eine genaue Anlei-

tung, wie man Propheten richtig einschätzen kann: Biblia 1511, fol. 
73r (5 Mose 18, 20–22): Propheta autem qui arrogantia deprauatus 
voluerit loqui in nomine meo que ego non praecepi illi vt diceret: aut 
ex nomine alienorum deorum interficietur. Quod si tacita cogitatione 
responderis: quomodo possum intelligere verbum quod dominus non 
est locutus: hoc habebis signum. Quod in nomine domini propheta ille 
praedixerit et non evenerit: hoc dominus non est locutus: sed per tu-
morem animi sui propheta confinxit: et idcirco non timebis eum.« (Ein 
Prophet aber, der von Arroganz verdorben in meinem Namen reden 
wollte, was ich ihm nicht geboten habe zu sagen, oder der im Namen 
fremder Götter [reden wollte], der soll getötet werden. Wenn Du in 
schweigendem Bedenken entgegenhältst: Wie kann ich verstehen, 
welches Wort der Herr nicht geredet hat?, dann sollst Du dieses 
Zeichen haben: Was jener Prophet im Namen des Herrn vorausgesagt 
hat und nicht eingetreten ist, das hat der Herr nicht geredet, sondern 
der Prophet hat es aus der Aufgeblasenheit seines Geistes erfunden, 
und daher sollst Du ihn nicht fürchten.)

29	 Biblia 1511, fol. 73r (5 Mose 18, 9–13): »Quando ingressus fueris terram 
quam dominus deus tuus dabit tibi: caue ne imitari velis abominationes 
illarum gentium: nec inueniatur in te qui lustret filium suum: aut filiam 
ducens per ignem: aut qui ariolos sciscitetur: aut observet somnia: atque 
auguria: ne sit maleficus nec incantator: neque phitones consulat: nec 
diuinos et quaerat a mortuis veritatem. Omnia enim hec abominatur 
dominus: et propter istiusmodi scelera delebit eos in introitu tuo: Perfec-
tus eris et absque macula cum domino deo tuo.« (Wenn Du in das Land 
kommst, das der Herr, Dein Gott, Dir geben wird, hüte Dich, die Greuel 
dieser Völker nachahmen zu wollen, und niemand soll bei Dir gefunden 
werden, der seinen Sohn oder seine Tochter weiht, indem er sie durchs 
Feuer führt, oder der Wahrsager ausfragt oder Träume und Vorzeichen 
beachtet, damit da kein Zauberer und kein Geisterbeschwörer sei, und 
er soll weder Magier noch Hellseher zu Rat ziehen und von den Toten 
die Wahrheit erfragen. All das verabscheut der Herr und wegen derartiger 
Frevel wird er sie vernichten bei Deinem Einzug. Vollkommen und ohne 
Makel sollst Du mit dem Herrn, Deinem Gott, sein.)

	 Siehe auch Ez. 16, 19–21 und 20, 30–31.

Der rückschauende Kopf 
in Platons Symposion

Einen viel sinnträchtigeren Zusammenhang bietet die 

andere Stelle mit rückschauenden Köpfen. In Platons 

Symposion, der literarischen Schilderung eines Gastmahls 

oder vielmehr eines Trinkgelages, bei dem die Tisch

gefährten in ihren Reden das Thema der Liebe ausführlich 

erörtern, erzählt der notorisch schandmäulige Komödien

dichter Aristophanes einen Ursprungsmythos des Men-

schen, eine Art Genesis, und gibt dabei eine Erklärung, 

wie liebende Sehnsucht und Sexualität entstanden: wohl 

als vorausgehenden Gegenentwurf und Hintergrund für 

die Eros-Konzeption der Diotima, die Platons eigener 

Sicht entspricht.30 Zum Charakter des Redners passend 

finden sich im Mythos satirische Elemente, und es wird 

nicht klar, wie ernst der Autor selbst seine Schöpfung 

nimmt: So ist einer der Hauptbeweggründe für die han-

delnden Götter darin, neben der Absicht, die Menschheit 

für ein Vergehen zu strafen – analog zur biblischen Ver-

treibung aus dem Paradies –, die ganz ungöttliche und 

unsouveräne Gier nach mehr Opfern. Zudem enthalten 

Platons Dialoge Protagoras und Timaios weitere Men-

schenschöpfungsmythen, die sich von jenem im Sym
posion unterscheiden und ganz ohne burleske Motive 

auskommen. In der Renaissance wurde der Mythos der 

Aristophanesrede jedenfalls von den kommentierenden 

Humanisten ernstgenommen, wie deren Interpretations-

bemühungen erweisen (dazu weiter unten).

Laut Platons Aristophanes waren die Menschen ur-

sprünglich kugelförmig, mit vier Armen und vier Beinen, 

einem Kopf mit zwei Gesichtern, die in entgegengesetzte 

Richtung blickten, vier Ohren, doppelten Genitalien etc. 

Es gab drei Geschlechter: ein doppelt männliches, ein 

doppelt weibliches und ein männlich-weiblich gemischtes. 

Die Doppelmänner stammten von der Sonne, die 

Doppelfrauen von der Erde und die gemischten Kugel-

menschen, die androgynen, vom Mond. Diese Menschen 

waren sehr kräftig und übermütig und lehnten sich gegen 

die Götter auf, was denen naturgemäß nicht gefiel: Zur 

Strafe teilte Zeus die Kugelmenschen mittendurch ent-

zwei, und in der aus diesem Schnitt resultierenden Ge-

staltphase schaute das Gesicht jedes einzelnen Menschen 

über den Rücken. In der Folge ließ er den Halblingen 

das Gesicht um 180° zur Schnittfläche drehen – also 

bauchwärts in die heutige normale Position –, damit sie 

auf ewig ihre Trennung vor Augen haben und bei auf-

müpfigen oder gar theoklastischen Gelüsten an die 

drohenden Konsequenzen denken mögen.

30	 Eine ausführliche Interpretation bietet Bernd Manuwald, Die Rede 
des Aristophanes (189a1–193e2), in: Christoph Horn (Hg.), Platon: 
Symposion, Berlin 2012, 89–104.



SEITE 14

Hier die Übersetzung der Halbierungspassage (Plat. 

Symp. 190b–192c) von Franz Susemihl:31

»Sie [die Kugelmenschen] waren daher auch von 

gewaltiger Kraft und Stärke und gingen mit hohen 

Gedanken um, so daß sie selbst an die Götter sich 

wagten; denn was Homeros von Ephialtes und Otos 

erzählt,32 das gilt von ihnen, daß sie sich einen Zu-

gang zum Himmel bahnen wollten, um die Götter 

anzugreifen.

Zeus nun und die übrigen Götter hielten Rath, 

was sie mit ihnen anfangen sollten, und sie wußten 

sich nicht zu helfen; denn sie wünschten nicht sie zu 

tödten und ihre ganze Gattung zu Grunde zu richten, 

gleichwie sie einst die Giganten mit dem Blitze zer-

schmettert hatten – denn damit wären ihnen auch 

die Ehrenbezeugungen und Opfer von den Menschen 

gleichzeitig zu Grunde gegangen – noch auch durften 

sie sie ungestraft weiter freveln lassen. Endlich nach 

langer Ueberlegung sprach Zeus: ich glaube ein Mittel 

gefunden zu haben, wie die Menschen erhalten blei-

ben können und doch ihrem Uebermut Einhalt ge-

schieht, indem sie schwächer geworden. Ich will 

nämlich jetzt jeden von ihnen in zwei Hälften zer-

schneiden, und so werden sie zugleich schwächer 

und uns nützlicher werden, weil dadurch ihre Zahl 

vergrößert wird, und sie sollen nunmehr aufrecht auf 

zwei Beinen gehen. Wenn sie uns aber dann auch 

noch fernerhin fortzufreveln scheinen und keine 

Ruhe halten wollen, dann werde ich sie von Neuem 

in zwei Hälften zerschneiden, so daß sie auf Einem 

Beine hüpfen müssen wie die Schlauchtänzer.33 

Nachdem er das gesagt, schnitt er die Menschen (so 

leicht) entzwei, wie wenn man Arlesbeeren zerschnei-

det, um sie einzumachen, oder Eier mit Pferdehaa-

ren.34 Wen er aber jedesmal zerschnitten hatte, dem 

ließ er durch Apollon das Gesicht und die Hälfte des 

Nackens umkehren nach der Seite des Schnittes zu, 

damit der Mensch durch den Anblick seiner Zer-

schnittenheit gesitteter würde, und befahl ihm dann 

das Uebrige zu heilen. Apollon kehrte also das Ge-

sicht um, zog die Haut von allen Seiten nach dem 

was jetzt Bauch heißt hin und band sie dann, indem 

31	 Platon, Das Gastmahl, übersetzt von Franz Susemihl, in: Platon’s 
Werke. Erste Gruppe: Gespräche zur Verherrlichung des Sokrates. 
Drittes Bändchen, Stuttgart 1855, 255–387, hier: 320–324.

32	 Anm. d. Üs.: »Odyss. XI, 307ff.«
33	 Anm. d. Üs.: »Am Feste der ländlichen Dionysien wurde dem Dionysos 

ein Bock geopfert, aus dessen Haut man einen Schlauch machte, den-
selben mit Wein anfüllte und mit Oel bestrich, und dann mit einem 
Beine auf demselben herumzuhüpfen versuchte. Virg. Georg. II, 383ff.«

34	 Anm. d. Üs.: »Nicht übel ist die auch von H. Müller gebilligte Vermu
thung Hommels, es sei ein Spiel bei Trinkgelagen gewesen, hartgesot-
tene Eier mit Pferdehaaren zu durchschneiden, wobei es vielleicht 
darauf ankam, gerade die Mitte zu treffen.«

er eine Oeffnung ließ, welche man jetzt bekanntlich 

Nabel nennt, wie einen Schnürbeutel mitten auf 

demselben zusammen. Und die meisten übrigen 

Runzeln glättete er und fügte so die Brust zusammen, 

indem er sich dabei eines ähnlichen Werkes bediente, 

wie der Holzfuß der Schuhmacher, auf welchem sie 

die Falten des Leders ausglätten; einige wenige aber 

ließ er zurück, nämlich eben die um den Bauch und 

den Nabel, zum Denkzeichen der einst erlittenen 

Strafe.

Als nun so ihr Körper in zwei Theile zerschnitten 

war, da trat jede Hälfte mit sehnsüchtigem Verlangen 

an ihre andere Hälfte heran, und sie schlangen die 

Arme um einander und hielten sich umfaßt, voller 

Begierde (wieder) zusammenzuwachsen, und so 

starben sie vor Hunger und Vernachlässigung ihrer 

sonstigen Bedürfnisse, da sie Nichts getrennt von 

einander thun mochten. Und wenn etwa die eine von 

beiden Hälften starb und die andere noch übrig blieb, 

dann suchte diese sich eine andere und umfaßte 

dieselbe, mochte sie dabei nun auf die Hälfte eines 

ganzen Weibes, also das, was wir jetzt Weib nennen, 

oder eines ganzen Mannes treffen, und so gingen sie 

(mit einander) zu Grunde.

Da erbarmte sich Zeus und erfand einen andern 

Ausweg, indem er ihnen die Geschlechtsglieder nach 

vorne versetzte; denn bisher trugen sie auch diese 

nach außen und erzeugten und gebaren nicht in 

einander, sondern in die Erde wie die Cikaden.35 So 

verlegte er sie also nach vorne, und bewirkte dadurch 

die Erzeugung in einander, nämlich in dem Weib

lichen durch das Männliche, zu dem Zwecke, daß, 

wenn dabei ein Mann auf ein Weib träfe, sie in der 

Umarmung zugleich erzeugten und so die Gattung 

fortgepflanzt würde; wenn dagegen ein Mann auf 

einen Mann, sie wenigstens von ihrem Zusammen-

sein eine Befriedigung hätten und so, von derselben 

gesättigt, inzwischen ihren Geschäften nachgingen 

und für ihre übrigen Lebensverhältnisse Sorge trügen. 

Seit so langer Zeit ist demnach die Liebe zu einander 

den Menschen eingeboren und sucht die alte Natur 

zurückzuführen und aus Zweien Eins zu machen und 

die menschliche Schwäche zu heilen.

Jeder von uns ist demnach nur eine Halbmarke36 

von einem Menschen, weil wir zerschnitten, wie die 

35	 Anm. d. Üs.: »Wolf bemerkt hiezu, daß die Weibchen der Cikaden mit 
einem langen Stachel, den sie im Hintertheile haben, ein Loch in die 
Erde bohren und dann die Eier in dasselbe hineinlegen, wo sie dann 
von der Sonne ausgebrütet werden.«

36	 Anm. d. Üs.: »Je zwei durch Gastfreundschaft verbundene Familien 
pflegten die beiden gleichen Hälften desselben Gegenstandes, gewöhn-
lich eines Würfels, unter einander zu vertheilen, um sich derselben als 
Erkennungsmarken bedienen zu können.«



SEITE 15

Liebe, die für Platons Aristophanes ein Charakteristikum 

der allerbesten und edelsten Männer ist.

Kommen wir zum Punctum: Der Mythos von den zwei 

Halblingen, die einst ein ganzer Mensch waren, getrennt 

wurden und sich nun liebend danach sehnen einander 

wiederzufinden, hat gegenüber Dantes Prophetenprozession 

einen viel prägnanteren inneren Bezug zu jener Evangelien

szene, in welcher der gemäß christlichem Glauben edelste 

aller Männer und Sohn Gottes andere edle Männer sucht, 

erwählt und zu sich beruft – und darunter den »Jünger, 

den er liebt«, wie im Johannesevangelium klarsten Wor-

tes und mehrfach ausgeschrieben steht.39 Sollte die evi-

dente anatomische Unmöglichkeit in Basaitis Gemälde, 

der dem Rücken zugekehrte Kopf und das paradoxe Ohr 

des linken Grisaillemannes, für Kenner von Platons 

Symposion auf diesen literarischen Mythos anspielen? 

Das wird im Folgenden zu erörtern sein, und um der 

größeren Klarheit willen verwende ich hinfort einerseits 

weiterhin den traditionellen Begriff »Kugelmenschen

mythos« für Platons Erzählung, wenn es um das andro-

gyne oder alle drei Geschlechter geht, und andererseits 

den Begriff »Doppelmännermythos« für den Spezialfall 

des von der Sonne stammenden Kugelmenschen, bei dem 

beide Komponenten männlichen Geschlechts sind und 

den trefflichsten und mannhaftesten Charakter haben. 

Auf diesen Spezialfall und auf die gleichgeschlechtliche 

Anziehung spielen meiner Ansicht nach die beiden 

Grisaillemänner in Basaitis Gemälde an.

39	 Siehe oben Anm. 14.

Schollen,37 Zweie aus Einem geworden sind. Daher 

sucht denn Jeder beständig seine andere Hälfte. So 

viele nun unter den Männern ein Schnittstück von 

jener gemischten Gattung sind, welche damals mann-

weiblich38 hieß, die richten ihre Liebe auf die Weiber, 

und die meisten Ehebrecher sind von dieser Art, und 

eben so wiederum die Weiber, welche mannsüchtig 

und zum Ehebruch geneigt sind. So viele aber von 

den Weibern ein Schnittstück von einem Weibe sind, 

die richten ihren Sinn nur wenig auf die Männer, 

sondern wenden sich weit mehr den Frauen zu, und 

die mit Weibern buhlenden Weiber stammen von 

dieser Art. Die Männer endlich, welche ein Stück von 

einem Mann sind, die gehen dem Männlichen nach, 

und so lange sie noch Knaben sind, lieben sie, als 

Schnittlinge der männlichen Gattung, die Männer 

und haben ihre Freude daran, neben den Männern 

zu ruhen und von Männern umschlungen zu werden, 

und es sind dieß gerade die trefflichsten von den 

Knaben und Jünglingen, weil sie die mannhaftesten 

von Natur sind. Manche nennen sie freilich schamlos, 

aber mit Unrecht; denn nicht aus Schamlosigkeit 

thun sie dieß, sondern aus muthigem, kühnem und 

mannhaftem Geistestriebe, mit welchem sie dem 

ihnen Aehnlichen in Liebe entgegenkommen. Ein 

Hauptbeweis hiefür ist der, daß Solche allein, wenn 

sie herangewachsen sind, Männer werden wie sie das 

Staatswesen bedarf. Sind sie aber Männer geworden, 

dann pflegen sie die Knaben zu lieben; auf Ehe und 

Kindererzeugung dagegen ist ihr Sinn von Natur 

nicht gerichtet, sondern sie werden nur vom Gesetze 

dazu gezwungen; vielmehr würde es ihnen genügen, 

ehelos mit einander das Leben zuzubringen. Kurz, 

ein Solcher wird jedenfalls ein Knabenliebhaber, so 

wie ein Freund seines Liebhabers, indem er immer 

dem ihm Verwandten anhängt.

Wenn nun dabei einmal der liebende Theil, der 

Knabenliebhaber sowie alle Andern, auf seine wirk-

liche andere Hälfte trifft, dann werden sie von wun-

derbarer Freundschaft, Vertraulichkeit und Liebe 

ergriffen und wollen, um es kurz zu sagen, auch 

keinen Augenblick von einander lassen.«

Diese berühmte Passage in Platons Symposion liefert 

also nicht nur eine Genesis der Menschheit, sondern auch 

eine Erklärung für insbesondere die gleichgeschlechtliche 

37	 Anm. d. Üs.: »H. Müller erinnert, daß Platon dieß Gleichniß aus Aristo-
phanes selbst, Lysistr. V. 115, entnommen habe. Die Schollen oder Butten, 
eine Art von Fischen, aber sind die einzigen Thiere, die ihre beiden Augen, 
ihre beiden Nasenlöcher u.s.w. auf einer Seite des Kopfes haben, auch 
ein eben so schräges Maul u.s.w., so daß man sie beinahe für halbirt oder 
durchgeschnitten ansehen könnte. (So Blumenbach bei Wolf.)«

38	 Im Druck irrig »man weiblich«; die Verschlimmbesserung ist wohl 
dem Lektorat des Verlags anzulasten.



SEITE 16

Cautelen

Mit den erotischen Motiven im Text birgt diese These 

einigen Zündstoff in sich. Wir sind ja in jüngeren Zeiten 

aus der Trivialliteratur – man denke z.B. an Dan Brown 

und dessen Roman vom DaVinci-Code – schon etwas 

überfüttert mit der epochalen Frage, ob Jesus vielleicht 

mit Maria Magdalena verheiratet gewesen sei und Kinder 

gezeugt habe. Säkular gesonnenen Belletristikern macht 

es naturgemäß großen Spaß, religiöse Überlieferungen 

gegen den Strich zu bürsten und zu schauen, was dabei 

herausfällt – und das gilt sowohl für Texte als auch für 

Bilder –, aber in einer wissenschaftlichen Untersuchung 

eines historischen Gemäldes ist mit Ernst eine Erklärung 

für etwas ziemlich Heikles zu finden: Stellt sich als wahr-

scheinlich heraus, der Bilderfinder von Basaitis Berufung 

habe durch die Darstellung des rückwärts schauenden 

Kopfes optisch auf eine Verbindung zwischen Doppel-

männermythos und Berufungsmythos hinweisen wollen 

– und dieses Tertium comparationis kann ja nur die ge-

genseitige Anziehung der Protagonisten sein –, dann liegt 

die Annahme nahe, er habe auch impliziert, Jesus sei mit 

diesem Jüngling, den er liebte und der beim letzten 

Abendmahl an seiner Brust oder in seinem Schoß lag,40 

eine Beziehung im platonischen Sinne eingegangen – so 

wie Aristophanes bei Platon erklärt: Die Männer, die sich 

zu Männern hingezogen fühlen, seien die edelsten, weil 

von Natur aus die männlichsten, und »es würde ihnen 

genügen, ehelos mit einander das Leben zuzubringen«.

Der Gedanke einer möglicherweise auch erotisch rea-

lisierten Verpartnerung zwischen Jesus und Johannes wäre 

allerdings für konservative Christen ein Skandalon ersten 

Ranges, damals wie heute, und bevor dieser Beitrag auf 

dem Index oder gar das Gemälde in einer derzeit hierzu-

lande glücklicherweise utopischen Theokratie auf dem 

Scheiterhaufen landet, gibt es noch einiges abzuwägen und 

zu prüfen. Um ein Ergebnis hier schon prophylaktisch 

vorwegzunehmen: Letztendlich handelt es sich bei dem 

rückschauenden Kopf im Bild – wie ich im Folgenden 

belegen werde – um ein augenscheinlich bizarres Element, 

das wohl nicht deliberate Blasphemie in sich trägt, sondern 

ein privates und chiffriertes Manifest der Akzeptanz gleich-

geschlechtlicher Liebe und eine noble und couragierte 

Demonstration von humanistischer Gelehrsamkeit. Ein 

Betrachter, der das Gemalte zu verstehen imstande und 

willens ist, steht vor einem nonverbalen, bildlichen 

40	 Biblia 1511, fol. 461r (Joh 13, 23–25): »Erat ergo recumbens vnus ex 
discipulis eius in sinu iesu quem diligebat iesus. Innuit ergo huic symon 
petrus: et dixit ei. Quis est de quo dicit? Itaque cum recubuisset ille 
supra pectus iesu: dicit ei. Domine quis est?« (Da lag also einer von 
dessen Jüngern im Schoß Jesu, der, den Jesus liebte. Dem winkte also 
Simon Petrus und sagte zu ihm: Wer ist das, von dem er spricht? Und 
nachdem sich jener an die Brust Jesu zurückgelehnt hatte, sagte er zu 
ihm: Herr, wer ist es?)

Kommentar zu einem damals vielgelesenen schriftlichen 

Kommentar und zu dessen eigenwilliger und offenbar in-

adäquater Auslegung eines platonischen Mythos, der 

Elemente enthält, die im zeitgenössischen christlichen 

Umfeld als anstößig gelten. Ein Betrachter, der diese Vor-

aussetzungen nicht mitbringt, steht vor einem Rätsel, das 

er nicht gedrängt ist zu lösen und vielleicht gar nicht als 

solches wahrnimmt. Wer also mag, nehme den Faden auf 

und folge mir furchtlos in ein historisches Labyrinth, das 

zum Glück für uns heute seine Schrecken verloren hat.

Gleichgeschlechtliche Liebe

Homosexualität war für Juden und Christen traditionell ein 

Greuel,41 aber im realen Alltag ein unleugbares Factum, auf 

das freilich Moses zufolge genauso wie für Wahrsagerei die 

Todesstrafe42 stand. Die berührende alttestamentarische 

Geschichte der »Seelenliebe« und des »Bundes« von David 

und Jonathan mit ihren offensichtlich homoerotischen Ele-

menten – Jonathan legt seine gesamte Kleidung und Bewaff-

nung ab und schenkt sie David;43 beim Abschied küssen sie 

einander weinend, und Jonathan erinnert an ihren Bund, 

bei dem beider Samen eine wichtige Rolle spielt;44 für David 

ist Jonathan liebenswerter als die Liebe der Frauen45 – wurde 

zwar einerseits nie aus der biblischen Überlieferung getilgt 

41	 Biblia 1511, fol. 45v (3 Mose 18, 22): »Cum masculo non commiscearis coitu 
femineo: quia abominatio est.« (Mit einem Mann sollst Du Dich nicht in 
weiblichem Geschlechtsverkehr vereinigen, denn es ist ein Greuel.)

42	 Biblia 1511, fol. 46v (3 Mose 20, 13): »Qui dormierit cum masculo coitu 
femineo vterque operatus est nephas: morte moriantur. Sit sanguis 
eorum super eos.« (Wenn jemand mit einem Mann in weiblichem 
Geschlechtsverkehr geschlafen hat, haben beide einen Frevel begangen: 
Sie sollen des Todes sterben. Ihr Blut soll über sie kommen.)

43	 Biblia 1511, fol. 109r (1 Regum [=Samuel] 18, 1–4): »[...] anima ionathe 
conglutinata est anime dauid et dilexit eum ionathas quasi animam 
suam. […] Inierunt autem dauid et ionathas fedus. Diligebat enim eum 
quasi animam suam. Nam expoliauit se ionathas tunica qua erat indu-
tus: et dedit eam dauid et reliqua vestimenta sua vsque ad gladium et 
arcum suum et vsque ad baltheum.« (Die Seele Jonathans verband sich 
mit der Seele Davids, und Jonathan liebte ihn wie seine eigene Seele. 
[…] David und Jonathan schlossen aber einen Bund, denn er liebte ihn 
wie seine eigene Seele. Und Jonathan zog seine Tunika aus, die er 
anhatte, und gab sie David und seine übrige Kleidung bis zu seinem 
Schwert und seinem Bogen und bis zum Waffengurt.)

44	 Biblia 1511, fol. 110v (1 Regum [=Samuel] 20, 41–42): »Et osculantes se 
alterutrum: fleuerunt pariter: dauid autem amplius. Dixit ergo ionathas 
ad dauid. Vade in pace. Quecumque iurauimus ambo in nomine domini 
dicentes: dominus sit inter me et te: et inter semen tuum et semen meum 
vsque in sempiternum.« (Und einander küssend weinten sie gleicher-
maßen: David aber noch mehr. Dann sagte Jonathan zu David: Geh 
in Frieden. Was auch immer wir beide geschworen haben im Namen 
des Herrn, als wir sagten: Der Herr sei zwischen mir und Dir und 
zwischen Deinem Samen und meinem Samen bis in alle Ewigkeit.)

45	 Biblia 1511, fol. 115v (2 Regum [=Samuel] 1, 26): »Doleo super te frater 
mi ionatha decore nimis et amabilis super amorem mulierum.« (Weh 
ist mir über Dich, mein Bruder Jonathan, überaus reich an Schönheit 
und liebenswert mehr noch als die Liebe der Frauen.) Ambrosius zitiert 
im Cap. IX des dritten Buches seines Traktats De Officiis die poetisch 
noch evokativere Version der Vetus Latina (Diui Ambrosii Mediola-
nensis Ecclesiasticorum scriptorum litteratissimi: tres officiorum libri 
totam viuendi rationem complectentes, Würzburg [Baccalaureus 
Martinus] 1510): »Doleo in te frater Jonatha / speciosus mihi valde. 
Ceciderat amor tuus in me sicut amor mulierum.« (Weh ist mir um 
Dich, Bruder Jonathan, Du mir sehr Schöner! Deine Liebe war in mich 
gefallen wie die Liebe der Frauen.)



SEITE 17

(wohl weil die Helden mit ihren Gemahlinnen, und im Falle 

Davids auch mit Konkubinen, trotzdem für Nachkommen 

sorgten), überwog aber andererseits nicht die Ablehnung 

der Homosexualität, wohl eben wegen des Interesses der 

jeweiligen Obrigkeiten an möglichst reichem Kindersegen 

im Volk: Die »Sünde der Sodomie« war dabei kontra

produktiv und blieb verboten. In Venedig und Florenz sind 

große Bestände an Renaissance-Akten von einschlägigen 

Prozessen erhalten und in den letzten Jahrzehnten historisch 

aufgearbeitet worden.46 Viele betroffene Männer wurden 

46	 Z.B.: Giovanni Scarabello, Devianza sessuale ed interventi di giustizia 
in Venezia nella prima metà del XVI secolo, in: Tiziano e Venezia. Con-
vegno internazionale di studi, Venezia, 27.9.–1.10.1976, Università degli 
Studi di Venezia, Vicenza 1980, 75–84; Giovanni Dall’Orto, La fenice di 
Sodoma. Essere omosessuale nell’Italia del Rinascimento, in: Sodoma 4, 
1988, 31–53; Giovanni Dall’Orto, »Socratic Love« as Same-Sex Love in 
the Italian Renaissance, in: Kent Gerard & Gert Hekma (Hgg.), The 
Pursuit of Sodomy. Male Homosexuality in Renaissance and Enlighten-
ment Europe, New York & London 1989, 33–65; Michael Rocke, Forbidden 
Friendships: Homosexuality and Male Culture in Renaissance Florence, 
Oxford 1997; Amanda Gavin, Youthful Transgressions: Same-Sex Male 
Sexuality and Hierarchies of Masculinity in Renaissance Italy, in: Engen-
dering the Past 1:1, 2018, 1–11. Zu homoerotischen Tendenzen in der vene-
zianischen Malerei des 16. Jahrhunderts im Rahmen des Männerporträts 

eingekerkert, gefoltert und ins Exil geschickt, und etliche 

landeten tatsächlich auf dem Scheiterhaufen, auch in 

Venedig;47 gleichgeschlechtliche Liebe war also mit großer 

Vorsicht zu genießen.

Die hier vertretene These, der linke Grisaillemann 

(Abb. 15) repräsentiere einen eben getrennten Doppelmann-

halbling antiken Zuschnitts, der voller Sehnsucht nach 

seiner verlorenen zweiten Hälfte seine Säule verzweifelt 

umarmt, und der rechte (Abb. 16) einen bereits umoperierten 

einerseits und andererseits im Rahmen der Rezeption antiker Hirtendich-
tung und des Arkadienmythos: Marianne Koos, Bildnisse des Begehrens. 
Das lyrische Männerporträt in der venezianischen Malerei des frühen 
16. Jahrhunderts, Emsdetten 2006, darin besonders die Kapitel Effemi-
nierung als Problem: Der Subjektentwurf des lyrischen Männerporträts 
in historischer Beurteilung, und Homosexuelle Identitäten? Zur »Sodo-
mie« in der frühneuzeitlichen Gesellschaft Venedigs, 121–163, sowie 
Christophe Brouard, Tradition and gender transgression: The iconography 
of the shepherd couple in Venetian pastoral landscape during the sixteenth 
century, in: Melanie L. Marshall & Linda L. Carroll & Katherine A. McIver 
(Hgg.), Sexualities, Textualities, Art and Music in Early Modern Italy. 
Playing with Boundaries, Farnham 2014, 133–154.

47	 Eine erschütternde Liste von Hinrichtungen Homosexueller in Italien wird 
von Stefano Bolognini und Giovanni Dall’Orto betreut: URL: http://www.
wikipink.org/index.php/Condanne_capitali_per_sodomia_in_Italia#-
Quattrocento (letzter Zugriff: 14.4.2024), dort auch weitere Literatur.

Abb. 15 und 16: Marco Basaiti, Berufung der Söhne des Zebedäus, Details: linker und rechter Grisaillemann

http://www.wikipink.org/index.php/Condanne_capitali_per_sodomia_in_Italia#Quattrocento
http://www.wikipink.org/index.php/Condanne_capitali_per_sodomia_in_Italia#Quattrocento
http://www.wikipink.org/index.php/Condanne_capitali_per_sodomia_in_Italia#Quattrocento


SEITE 18

Gefährten, der sich mit seiner neuen Gestalt und der uner-

warteten Befreiung vom Sehnsuchtszwang vertraut macht 

– so ließe sich seine offene Haltung ja interpretieren –, mit 

freundlichem Wohlgefallen seine Säule betrachtet und 

vielleicht gerade leichtfüßig verlassen will, und auf diesen 

platonischen Mythos werde hier angespielt, weil er für den 

Bilderfinder mit dem christlichen Mythos der zentralen 

Berufungsszene in Verbindung zu stehen scheint, bedarf 

zunächst sorgfältiger Stützung und Einbettung im zeit

genössischen venezianischen Geistesleben, bevor an eine 

Interpretation zu denken ist.

Platon-Rezeption

Der Text von Platons Symposion wurde im Westen im 15. 

Jahrhundert wiederentdeckt, während er im byzantinischen 

Osten seit der Antike durchgehend gelesen wurde.48 In der 

Mitte des 15. Jahrhunderts gab es einen notorischen Huma-

nistenstreit:49 Der auf Kreta geborene und in etlichen Städten 

Italiens als Griechischlehrer tätige Georgios Trapezuntios 

(1395–1472/86) schrieb einen Traktat, in dem er Platon und 

den Lobpreis der Homosexualität im Symposion heftig 

kritisierte, wohl als Rache an dem Platoniker Kardinal Bes-

sarion (1403–1472), der ihm viele Fehler in der Übersetzung 

von Platons Nomoi nachgewiesen hatte. Darauf antwortete 

Bessarion mit der 1469 auf Latein gedruckt erschienenen 

Schrift In calumniatorem Platonis (»gegen den Verleumder 

Platons«), worin er Übereinstimmungen zwischen dem 

Liebesbegriff bei Platon und bei den christlichen Autoren 

belegte. Diese Denkrichtung wurde vom renommiertesten 

Neuplatoniker der Renaissance aufgenommen, dem in Flo-

renz tätigen Marsilio Ficino (1433–1499), der das Symposion 

zur Gänze, mitsamt den problematischen Passagen zur 

Homosexualität, auf Latein übersetzte, 1484 veröffentlichte 

und damit allen vermittelte, die Latein verstanden. Dazu 

schrieb er einen ebenfalls 1484 gedruckten lateinischen 

Kommentar, Commentarium in Platonis convivium, auch 

genannt De amore, der uns hier interessieren wird. Die erste 

Edition des griechischen Platon-Originaltextes, eingerichtet 

von dem kretischstämmigen Humanisten Marcus Musurus, 

wurde erstmals 1513 in Venedig bei Aldus Manutius ge-

druckt.50 In Venedig war daher zur Zeit, als Basaitis 

48	 Generell zu Überlieferung und Rezeption von Platons Symposion: 
Christian Brockmann, Die handschriftliche Überlieferung von Platons 
Symposion, Wiesbaden 1992; Achim Aurnhammer, Androgynie. Stu-
dien zu einem Motiv in der europäischen Literatur, Köln & Wien 1986; 
James Hankins, Plato in the Italian Renaissance, 3. Aufl., Leiden 1994; 
Sabrina Ebbersmeyer, Sinnlichkeit und Vernunft, München 2002; 
Achim Wurm, Platonicus amor, Berlin 2008.

49	 Peter Schulz, Georgios Gemistos Plethon, Georgios Trapezuntios, 
Kardinal Bessarion. Die Kontroverse zwischen Platonikern und  
Aristotelikern im 15. Jahrhundert, in: Paul Richard Blum (Hg.),  
Philosophen der Renaissance, Darmstadt 1999, 22–32.

50	 ΑΠΑΝΤΑ ΤΑ ΤΟΥ ΡΛΑΤΩΝΟΣ. Omnia Platonis Opera, Venedig (Aldus 
Manutius) 1513.

Gemälde entstand, allen Interessierten Platons Symposion 

zugänglich, sowohl in Ficinos Übersetzung als auch im 

Original, und wurde mit Sicherheit eingehend diskutiert.

Marco Antonio Passeri, genannt Genua und De Ianua 

(1491–1563), der an der Universität Padua Philosophie unter

richtete, ließ sich von Giovanni da Cavino (1500–1570/71) 

eine Medaille mit der berühmten Darstellung eines andro-

gynen Kugelmenschen mit janusartigem Doppelkopf und 

acht Gliedmaßen vor der Halbierung (deutlich erkennbar 

die männlichen Genitalien an den Hinterbacken) sowie der 

Inschrift »Philosophia duce regredimur« (Unter der Führung 

der Philosophie gehen wir zurück) bzw. »Philosophia comite 

regredimur« (In Begleitung der Philosophie gehen wir  

zurück) gießen (Abb. 17 & 18).51 Wie diese Medaille zeigt, 

war die bildliche Vorstellung des Kugelmenschen für 

Renaissancekünstler nicht an eine streng geometrisch  

konzipierte Kugelform gebunden,52 sondern näherte sich im 

Kontur der vertrauten realen Menschengestalt an. Das 

51	 Vgl. Edgar Wind, Pagan Mysteries in the Renaissance, New Haven 
1959, 165–166, 185. Winds Abb. 68 zeigt den Holzschnitt der Medaille 
aus Iacobi Philippi Tomasini Patavini Illustrium Virorum Elogia Ico-
nibus Exornata, Padua 1630, 104, mit der Inschriftsvariante »Philoso-
phia duce regredimur«. Heinz Winter (Wien) verdanke ich den Hinweis 
auf das Wiener Exemplar (KHM, Inv.-Nr. 14411bβ) mit der Inschrifts-
variante »Philosophia comite regredimur« und das Londoner Exemplar 
im British Museum (Inv.-Nr. 1880,1103.4, ebenfalls mit der Variante 
»comite«), das von Philip Attwood auf circa 1549 datiert wird; siehe 
Philip Attwood, Italian Medals c.1530–1600 in British Public Collec-
tions, London 2003, 194, Nr. 289a, und URL: https://www.britishmu-
seum.org/collection/object/C_1880-1103-4 (letzter Zugriff: 14.4.2024).

52	 Manche Symposionforscher sind der Ansicht, man müsse die Kugelform 
der Urmenschen eher zylindrisch auffassen; zur Diskussion und zu 
den Bedeutungen des von Platon gewählten Adjektivs strongylos siehe 
Manuwald 2012 (zit. Anm. 30), 92, Anm. 11. Manuwald selbst spricht 
sich mit guten Gründen für die Annahme aus, Platon habe tatsächlich 
an die Kugelform gedacht. Siehe auch weiter unten die Erörterungen 
zu »rotundus« und die Belege in Renaissance-Lexika im Philologischen 
Postscriptum.

Abb. 17: Giovanni da Cavino, Medaille des Marco Antonio Passeri, 
ca. 1549, Buntmetall, Durchmesser 38,2 mm. Kunsthistorisches 
Museum Wien, Münzkabinett, Inv.-Nr. MK 14411bβ

Abb. 18: Numisma Marci Antonii 
Genuae Eminentissimi Philosophi 
Patavini, aus: Iacobi Philippi 
Tomasini Patavini Illustrium 
Virorum Elogia Iconibus 
Exornata, Padua (Apud Donatum 
Pasquardum, & Socium) 1630, 104

würde auch für Basaitis Auffassung gelten.

https://www.britishmuseum.org/collection/object/C_1880-1103-4
https://www.britishmuseum.org/collection/object/C_1880-1103-4


SEITE 19

Akademischer Synkretismus

Der Vergleich zwischen heidnischen und christlichen 

Mythen im Rahmen des philosophischen Synkretismus 

hatte in Humanistenkreisen zu dieser Zeit schon eine 

lange Tradition. In Venedig lebte seit 1484 der Historiker 

Marcantonio Coccio, genannt Sabellicus (1436–1506), 

und prägte das gelehrte Ambiente.53 In seiner Jugend war 

er ein Schüler von Pomponius Laetus (1428–1498), der 

in Rom an der Universität Rhetorik gelehrt, Antiquitäten 

gesammelt und privat die sogenannte Accademia Romana 

ins Leben gerufen hatte.54 Dieser lose Zirkel von Huma-

nisten wollte die klassische Kultur gleichberechtigt an 

die Seite der christlichen stellen, was dem humanisten-

feindlichen Papst Paul II. (weltlich: Pietro Barbo) wenig 

Freude bereitet hat. 1468 wurden die Akademiker be-

schuldigt, den Papst ermorden und eine republikanische 

Verfassung einführen zu wollen. Etliche wurden wegen 

Verschwörung und Häresie verhaftet und gefoltert. Pom-

ponius selbst war zu dieser Zeit gerade in Venedig, wo 

er zwei Patriziersöhnen Privatunterricht gab, die ihn sehr 

verehrten. An einen von ihnen, einen jungen Contarini, 

der mit dem Sohn des Dogen Niccolò Tron verschwägert 

war, schrieb er ein paar Gedichte, worauf er verhaftet 

und der Sodomie bezichtigt wurde. Das hat sein gutes 

Verhältnis zu den Familien Contarini und Tron allerdings 

nicht beeinträchtigt, die offenbar nicht den Eindruck 

hatten, dem Jüngling sei Schaden zugefügt worden. Pom-

ponius wurde nach Rom ausgeliefert und dort in der 

Engelsburg gefangengehalten; erst auf die Bitten von 

Fürsprechern hin (darunter Giovanni Tron und Kardinal 

Bessarion) kam er wieder frei. Unter dem nächsten Papst,  

Sixtus IV. (weltlich: Francesco della Rovere), erhielt die 

Akademie 1478 eine päpstliche Genehmigung, und die 

»heidnischen Umtriebe« gingen weiter. So feierte man 

etwa im April die Parilia, das antike Fest der Gründung 

Roms, und verband es legitimierend mit den Heiligen, 

die für diesen Tag im christlichen Kalender standen.55

Sabellicus war vor den Verfolgungen in den Norden 

geflohen, wurde 1475 Professor in Udine, unterrichtete 

ab 1484 Rhetorik an der Scuola Grande di San Marco in 

53	 Giuseppe Pomponi, La vita e le opere di Marcantonio Sabellico, in: 
La storia di Vicovaro nel quadro delle vicende della Valle dell’Aniene, 
di Roma, della Chiesa e d’Italia, Bd. 2, Vicovaro 1995, 213–255; Ruth 
Chavasse, The Studia Humanitatis and the Making of a Humanist 
Career: Marcantonio Sabellico’s Exploitation of Humanist Literary 
Genres, in: Renaissance Studies 17/1, 2003, 27–38.

54	 Marcus Antonius Sabellicus, Pomponii Vita, in: Pomponius Laetus, 
Romanae historiae compendium, Venedig (Bernardinus de Vitalibus) 
1500, am Ende des unpaginierten Bandes; Josef Delz, Ein unbekannter 
Brief von Pomponius Laetus, in: Italia medioevale e umanistica 9, 
1966, 417–440; Maria Accame, Pomponio Leto. Vita e insegnamento, 
Tivoli 2008.

55	 Paola Farenga, Considerazioni sull’Accademia romana nel primo 
Cinquecento, in: Marc Deramaix & al. (Hgg.), Les académies dans 
l’Europe humaniste. Idéaux et pratiques, Genf 2008, 57–74.

Venedig, leitete die Biblioteca Marciana, hielt öffentliche 

Vorlesungen, verbreitete die Ideen der Accademia Ro-

mana und schrieb vielbändige historische Werke, in de-

nen er biblische Wundergeschichten genauso skeptisch 

behandelte wie heidnische Mythen. Ein Werk wurde erst 

postum ediert: die 10 Bücher der Exempla oder De me-
morabilibus factis dictisque,56 in denen jeweils Personen 

der christlichen und der heidnischen Überlieferung als 

Beispiele für spezifische Lebensumstände oder besonders 

ausgefallene Begebenheiten einander mit einem kurzen 

Text gegenübergestellt werden.57

Im humanistischen Ambiente Venedigs dieser Zeit 

sind Vergleiche zwischen christlichen und heidnischen 

Personen aus Historie und Mythos daher vertraut: Sabel-

licus war erst neun Jahre tot, als Basaiti die Berufung 

vollendete. Alle Interessierten hatten genug Gelegenheit, 

die öffentlichen Vorlesungen58 des Gelehrten zu hören.

56	 Marcus Antonius Coccius Sabellicus, Exemplorum libri decem, Venedig 
(Ioannes Bartholomeus) 1507.

57	 Z.B. Personen, die auf besondere Art aus dem Leben gegangen sind 
(lib. 1, cap. 8): Jesus, Elias, Johannes der Sohn des Zebedäus, Maria 
und Katharina. Bei den Heiden finden wir da Romulus, Alkmene, 
Kleomenes von Astypalaia und Aristeas von Prokonnesos. Oder die, 
die sich als undankbar erwiesen haben (lib. 7, cap. 2): Lucifer, Adam, 
Jakob, der Pharao, die Israeliten, Saul und Judas Ischariot. Bei den 
Heiden: Jason, Theseus, Laomedon, Paris, die Athener, die Syracusaner, 
etc. Da hier im Gegensatz zu Sabellicos historischen Werken viele 
Wundergeschichten und frömmelnde Einlassungen begegnen, kann 
man sich beim Lesen des Eindrucks nicht erwehren, der Autor habe 
die Exempla in satirischer Absicht geschrieben.

58	 Chavasse 2003 (zit. Anm. 53), 30.



SEITE 20

Ein Beispiel für den akademischen 
Synkretismus in der venezianischen 
Renaissancemalerei:  
Die Drei Philosophen Giorgiones

Aus demselben akademischen Geist erklärt sich ein an-

deres Gemälde, das in Venedig kurz zuvor entstanden 

war: Giorgiones (1473/78–1510) Die Drei Philosophen 
(Abb. 19). Darin ist die Trias der überlieferungsgemäß 

ersten und ältesten Philosophen und Astronomen der 

griechischen Antike dargestellt: Pythagoras (sitzend) und 

seine beiden Lehrer, Thales von Milet (rechts) und 

Pherekydes von Syros (Mitte).59 Das für unser Thema des 

59	 Polydori Vergilii Vrbinatis de rerum inuentoribus libri tres, Venedig 
(Ioannes de Cereto de Tridino) 1507, 19r (lib. 1, cap. 17): »At Iosephus 
[...] in primo contra Appionem dicens Sed eos etiam qui de caelestibus 
& diuinis primitus apud graecos philosophati. idest Pherecydem Syrum: 
& pythagoram & Thaletem omnes concorditer confitentur: aegyptiorum 
& chaldaeorum fuisse discipulos.« (Aber Josephus sagt im ersten Buch 

gegen Apion: Doch alle sind sich einig, jene, die als erste bei den Grie-
chen über Himmlisches und Göttliches philosophierten – nämlich der 
Syrer Pherekydes und Pythagoras und Thales –, seien Schüler der 
Ägypter und der Chaldäer gewesen.) Diese Aussage des Flavius Josephus 
(C. Ap. 1, 14) wird zuvor bereits von Eusebius (Praep. ev. 10, 7, 9) zitiert. 
Zur Interpretation des Gemäldes, die ich hier nur zusammenfasse, s. 
auch: Karin Zeleny, Drei Philosophen und drei Humanisten, in: Wiener 
Humanistische Blätter 49, 2007, 40–69; Ausstellungskatalog Wilfried 
Seipel (Hg.), Vom Mythos der Antike (Kunsthistorisches Museum Wien), 
Mailand 2008, 74–75, Kat.-Nr. 23 (Karin Zeleny). Als ich diese Beiträge 
schrieb, war mir die Annahme einer »islamischen Ebene« und einer 
»kabbalistischen Ebene« gemäß der Kleidung der Protagonisten im 
Bild bereits klar vor Augen, denn nur eine einzige dargestellte »Szene« 
darin zu suchen, wie in der modernen Kunstgeschichte üblich, kann 
dieser elaborierten synkretistischen Bilderfindung nicht gerecht werden. 
Allerdings wurde ich gedrängt zu publizieren, und die Identität der 
Philosophen und die »Ebene der christlichen Verklärung« schienen 
ausreichend reif. Seit damals war keine Eile mehr, und ich schreibe 
derzeit an der zweiten Szene meines Dialogs mit allen fehlenden Teilen, 
die ich damals erst zu verstehen begann: Elementen aus dem Mythos 
von al-Khidr in der 18. Sure des Koran, aus dem Alexanderroman und 
aus dem Sefer Jetzira. In jeder Ebene gibt es Motive im Bild, die offen-
sichtlich nicht hineinpassen, und das wurde vom Bilderfinder mit 
Absicht so ausgedacht und beauftragt, damit kein Betrachter sich mit 
nur einer einzigen Ebene zufriedengeben kann. Mit Freude kündige 
ich die baldige Präsentation meiner Forschungen an: Meiner Ansicht 
nach hatte Giorgiones Gemälde eine wohlverborgene politische Inten-
tion, die man leicht versteht, wenn man die historischen Entwicklungen 

Abb. 19: Giorgione, Die Drei Philosophen, 1509/1510, Leinwand, 125,5 × 146,2 cm. Kunsthistorisches Museum Wien, Gemäldegalerie, Inv.-Nr. 111



SEITE 21

Synkretismus Interessante ergibt sich aus der Inszenie-

rung: Die drei Philosophen befinden sich vor dem Ora-

kelfelsen des Apollon in Didyma – identifiziert durch das 

Licht, das von links, vom anthropomorphen Felsen her, 

nicht aber von der Sonne im zentralen Hintergrund auf 

die Szene fällt und Schatten erzeugt. Pythagoras, dessen 

im Profil dargestelltes Gesicht von den Strahlen frontal 

erleuchtet wird und der laut Jamblichs Biographie von 

manchen als Sohn des Apollon angesehen wurde, kom-

muniziert darin gewissermaßen mit seinem Vater, dem 

Sonnengott und Orakelherrn.

Diese um 300 entstandene Biographie erinnert in 

manchen Details stark an den biblischen Jesusmythos:60 

Die Geburt des Pythagoras wird darin durch Pythia 

vorhergesagt wie jene Jesu durch Jesaja61; die Schwänge-

rung seiner Mutter Parthenia (der Name erinnert an 

Marias Epitheton »Parthenos«) durch Apollon wird zwar 

geleugnet, aber die Existenz der Vorstellung, er sei ein 

Gottessohn, gerade dadurch belegt. Später schart Pytha-

goras eine Gruppe von Jüngern um sich, mit denen er 

wie Jesus in Gütergemeinschaft lebt. Wie Jesus gilt er als 

Gottgesandter und Weisester der Weisen, tut Wunder, 

wird von den Behörden verfolgt und von einem Jünger 

verraten. Zuletzt wird er lieber am Rand eines Bohnen-

feldes von den Schergen hingeschlachtet, statt sich zu 

retten und die Bohnen niederzutreten – auch hier: ein 

bedacht und freiwillig hingenommener Tod wie bei Jesus 

am Kreuz. Jamblich hat offenbar erkannt, wie sehr einige 

Elemente des Jesusmythos den viel älteren Überlieferun-

gen zu Pythagoras nachempfunden sind, und als 

überzeugter Heide mit seiner Schrift gekontert. Diese 

Biographie war in Venedig für alle Interessierten einseh-

bar: Die Republik hatte 1472 die kostbare Büchersamm-

lung des bereits genannten Kardinals Bessarion, die Basis 

der Biblioteca Marciana, geerbt, und darunter befanden 

sich nachweislich zwei heute noch erhaltene Handschrif-

ten mit Jamblichs Pythagoras-Vita.62

In Giorgiones Drei Philosophen spielen m.E. die 

Analogien zwischen den Figuren des Jesus und des Pytha

goras eine wichtige Rolle, da sich in der Ikonographie die 

im ersten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts betrachtet, und war irgendwie 
inspiriert von und vielleicht gedacht für Ismail I., »il Sophi«, den Schah 
von Persien, der in einem seiner Gedichte schrieb: »Mein Name ist 
Schah Ismail. Ich bin Gottes Mysterium. [...] Ich bin der lebendige Khidr 
und Jesus, Sohn der Maria. Ich bin der Alexander meiner Zeitgenossen«, 
und sich mit genau jenen Personen identifizierte, die Pythagoras in den 
synkretistischen Ebenen des Gemäldes repräsentiert.

60	 Siehe zu diesem Thema: David S. du Toit, Heilsbringer im Vergleich: 
Soteriologische Aspekte im Lukasevangelium und Jamblichs Vita 
Pythagorica, in: Michael von Albrecht & al. (Hgg.), Jamblich. Pytha-
goras. Legende – Lehre – Lebensgestaltung, Darmstadt 2002, 275–294; 
John Dillon, Die Vita Pythagorica – ein »Evangelium«?, in: ibid., 
295–302.

61	 Jes 7, 14; 9, 6; 11, 1–2.
62	 Venedig, Biblioteca Marciana, Mg 243, Colloc. 619, und Turin, Biblio-

teca Nazionale, MS graec. 146. Siehe Lotte Labowsky, Bessarion’s 
Library and the Biblioteca Marciana. Six Early Inventories (Sussidi 
Eruditi 31), Rom 1979, 175, 219.

schon erwähnte Verklärungsszene spiegelt, in der dem 

Jesus Moses und Elias erscheinen, Jesu Antlitz wie die 

Sonne (Apollon) leuchtet und seine Kleidung weiß wie 

Schnee wird (Pythagoras war laut Jamblich stets weiß 

gekleidet) und Jahwe Jesus als seinen geliebten Sohn 

bezeichnet.63 Im Grunde handelt es sich um denselben 

Typos: Ein göttlicher Vater kommuniziert mit seinem 

irdischen Sohn, und dazu treten je zwei Assistenzfiguren, 

bei Jesus dessen Präfigurationen aus der jüdischen 

Historiographie, bei Pythagoras dessen Lehrer. In Gior-

giones Gemälde liegt also, wenn man es so sehen will, 

eine »heidnische Verklärung« vor: ganz im Sinne des 

philosophischen Synkretismus der Accademia Romana, 

der durch die über zwei Jahrzehnte währende Lehrtätig-

keit des Sabellicus im venezianischen Geistesleben gut 

verwurzelt war. Als Betrachter ist man aber nicht ge

nötigt, diese Verbindung zu sehen, und ein Vertreter  

der Inquisition auf der Suche nach Häresien wird auf 

den ersten Blick keinerlei Verdacht schöpfen, in den  

Drei Philosophen könnten Protagonisten der antiken 

Astronomie und der jüdisch-christlichen Überlieferung 

miteinander verglichen werden oder gar »heidnische 

Umtriebe« vorliegen.

Im venezianischen Kielwasser der Accademia Romana 

steht wegen des seltsamen Details des rückwärts gewandten 

Kopfes wohl auch der Bilderfinder von Basaitis Berufung. 

Angesichts von drohenden Häresie-Verdächtigungen ist es 

nicht ratsam, Vergleiche mit heiklen Konnotationen schrift-

lich darzulegen, weil man aufs Wort festgenagelt werden 

kann. Weniger Gefahr birgt ein »rätselhaftes« Bild oder 

Bilddetail, das ja erst eines gelehrten Interpretators be-

darf, der es erkennen und erklären, zur Not aber auch 

verbal verschleiern kann. Das gilt umso mehr, wenn ein 

seitens der geistlichen und weltlichen Obrigkeit dermaßen 

brutal verfolgtes Motiv im Hintergrund auftaucht wie die 

Homosexualität.

63	 Biblia 1511, fol. 424v (Mt 17, 1–5): »Et post dies sex assumpsit iesus petrum 
et iacobum et ioannem fratrem eius: et duxit illos in montem excelsum 
seorsum: et transfiguratus est ante eos. Et resplenduit facies eius sicut 
sol: vestimenta autem eius facta sunt alba sicut nix. Et ecce apparuerunt 
illis moyses et helyas cum eo loquentes. […] ecce nubes lucida obumbrauit 
eos. Et ecce vox de nube dicens: Hic est filius meus dilectus in quo mihi 
bene complacui: ipsum audite.« (Und nach sechs Tagen nahm Jesus 
Petrus und Jakobus und dessen Bruder Johannes mit sich und führte sie 
auf einen hohen Berg hinauf. Und er wurde vor ihnen verwandelt. Und 
sein Antlitz leuchtete wie die Sonne, seine Gewänder aber wurden weiß 
wie Schnee. Und siehe, Moses und Elias erschienen ihnen und sprachen 
mit ihm. […] Siehe, eine leuchtende Wolke beschattete sie. Und siehe, 
eine Stimme sprach aus der Wolke: »Das ist mein geliebter Sohn, in dem 
ich mir gut gefallen habe: Hört ihn.«)



SEITE 22

Zeitgenössische Interpretationen von 
Platons Kugelmenschenmythos: 
Ficino, Bembo, Equicola, Leone Ebreo

Da der Kugelmenschenmythos neben den Menschen-

schöpfungsmythen in Ovids Metamorphosen und im 

Poimandres des Corpus Hermeticum ein antikes Pendant 

zur biblischen Genesis darstellt und durch die Autor-

schaft Platons bei den Humanisten hohe Autorität ge-

nießt, stellt sich die Frage, wie Renaissancegelehrte diese 

mit der herrschenden Moral so kontrastierende Passage 

in Platons Symposion interpretieren. Überliefert sind 

mehrere Deutungen des Kugelmenschenmythos, von 

denen vier, die in Venedig zur Entstehungszeit von Ba-

saitis Gemälde sicher bekannt waren, im Folgenden in 

chronologischer Reihenfolge kurz betrachtet werden 

sollen. Für alle Autoren gilt: Das problematische Thema 

der Homosexualität ignorieren sie kurzerhand und deu-

ten den Mythos für ihre Gedankenwelt völlig um, jeder 

auf seine Weise.

In seinem Symposionkommentar De amore, 1484 

zeitgleich veröffentlicht mit seiner Platonübersetzung,64 

macht Marsilio Ficino aus dem doch sehr leiblich kon-

notierten Kugelmenschenmythos ein psychologisches 

Drama.65 Dazu erzählt er zunächst die Geschichte völlig 

neu, und zwar ohne die Passagen, in denen Genitalien 

bauchwärts verschoben und Knabenliebhaber als die 

besten Männer gepriesen werden. Dann weist er darauf 

hin, man müsse die alten Theologen allegorisch lesen, 

um die unter dem Schatten der Metaphern verborgenen 

Geheimnisse zu finden. Schon Augustinus habe aber 

empfohlen, nicht alles, was die Metapher enthält, auch 

für sinnvoll zu erachten.66 Damit rechtfertigt Ficino 

64	 Ich zitiere beide Texte aus der Edition Diuus Plato, Venedig (per Ber-
nardinum de Choris de Cremona et Simonem de Luero impensis 
Andree Toresani de Asula) 13. Augusti 1491 (Hain 13063), darin: 
Commentarium Marsilii Ficini Florentini in conuiuium Platonis de 
amore, fol. 133r–150r, und Platonis Conuiuium de Amore, fol. 150r–158r.

65	 Eine ausführliche Interpretation dieser Passage bietet Sergius Kodera, 
Renaissance Readings of the Myth of Aristophanes from Plato’s Sym-
posium (189C–193D). Marsilio Ficino, Leone Ebreo, Giordano Bruno, 
in: Quaderni d’italianistica 26/1, 2005, URL: https://www.academia.
edu/47605930/Renaissance_Readings_of_the_Myth_of_Aristopha-
nes_from_Platos_Symposium_189C_193D_Marsilio_Ficino_Leone_
Ebreo_Giordano_Bruno (letzter Zugriff: 14.4.2024), 21–58; wieder 
aufgenommen als Kapitel 7 in: Idem, Disreputable Bodies: Magic, 
Medicine and Gender in Renaissance Natural Philosophy (Essays and 
Studies 23), Toronto 2010, 213–249, hier: 218–228. Ficinos entsexua-
lisierende Interpretation der Aristophanesrede ist auch zentrales 
Thema in einer umfassenden Studie, wie in Renaissance-Übersetzungen 
unter neuzeitlichem Moraldiktat der antike Eros von päderastischen 
und homosexuellen Tendenzen gesäubert wurde und der Begriff der 
»platonischen Liebe« entstand, der sich von Platons Auffassung sehr 
unterscheidet: Todd W. Reeser, Setting Plato Straight: Translating 
Ancient Sexuality in the Renaissance, Chicago 2016, bes. Kapitel 4: 
Ficino and the Practice of Purging Same-Sex Sexuality, 117–149.

66	 Ficino 1491, 137r: »Hec aristophanes & alia narrat permulta: monstris 
portentisque similia: sub quibus / quasi uelaminibus quibusdam diuina 
mysteria latere putandum. Mos enim erat ueterum theologorum sacra 
ipsorum puraque arcana ne a prophanis & impuris polluerentur figu-
rarum vmbraculis tegere. Nos autem que in figuris superiorum: & alijs 
describuntur singula exacte ad sensum pertinere non arbitramur. Nam 

offenbar auch, Teile des Mythos, die ihm unpassend er-

scheinen, auszulassen. Und dann beginnt er seine eigene 

»gesäuberte« Version zu interpretieren, so als wäre sie 

der Originaltext. Diesen Originaltext kann damals natür-

lich jeder in seiner Übersetzung finden, die getreu und 

vollständig ist, aber das ficht ihn nicht an.

In seiner Umdeutung wird zunächst der Mensch zur 

Seele des Menschen.67 Alle Seelen waren ursprünglich 

»ganz« und hatten zwei Lichter: das eingeborene Licht 

der Vernunft und das von Gott eingeflößte Licht des 

göttlichen Glanzes (»splendor«).68 Sie wollten aber von 

sich aus Gott gleich sein, wandten daher dem eingebore-

nen Licht allein sich zu und verloren dadurch das Licht 

des göttlichen Glanzes. Hierbei kommt es also zu einer 

Art Trennung, womit das zentrale Motiv des Kugelmen-

schenmythos ungefähr gewahrt ist, jedoch ohne Platons 

Begründung: die göttliche Strafe. Wenn die Menschen 

später diesen Verlust erkennen und in ihnen die Sehn-

sucht nach dem göttlichen Licht erwacht, versuchen sie 

dieses durch das Streben nach Wahrheit wiederzuerlan-

gen, und wenn das gelingt, sind sie wieder ganz und heil.69

Aurelius Augustinus non omnia inquit: que in figuris finguntur signi-
ficare aliquid putanda sunt. Multa enim propter illa / que significant 
ordinis & connexionis gratia sunt adiuncta. Solo uomere terra pro
scinditur. Sed ut hoc fieri possit / cetera quoque huic aratri membra 
iunguntur.« (Dieses und vieles anderes erzählt Aristophanes, was 
Wahn- und Wunderdingen gleicht: Unter diesen gleichsam Schleiern 
sollen sich, wie manche vertreten, göttliche Mysterien verbergen. Es 
war Brauch bei den alten Theologen, ihre heiligen und reinen Geheim-
nisse durch die kleinen Schatten der Metaphern zu bedecken, damit 
sie nicht von den Uneingeweihten und Unreinen besudelt würden. Wir 
aber sind nicht der Ansicht, jede Einzelheit, die in den Metaphern und 
anderen Äußerungen der Vorfahren beschrieben wird, gehöre exakt 
zum Sinn. Denn Aurelius Augustinus sagt: Nicht von allem, was in 
Metaphern erfunden wird, soll man meinen, es bedeute etwas. Vieles 
ist nämlich wegen der Bedeutung zum Zweck der Ordnung und des 
Zusammenhangs beigefügt. Nur mit dem Pflug wird die Erde durch-
furcht. Aber damit das geschehen kann, werden diesem Pflug auch 
noch die übrigen Teile hinzugefügt.)

67	 Ficino 1491, 137v: »Ex his perspicuum esse potest. Cum homines 
aristophanes nominauit, more Platonico animas nostras significasse.« 
(Aus alldem kann man erkennen: Wenn Aristophanes »Menschen« 
sagte, meinte er auf platonische Weise unsere Seelen.)

68	 Die Lichtmotive bezieht er m.E. aus der Kosmo- und Anthropogonie 
des Poimandres, des ersten Traktats des Corpus Hermeticum, das er 
1463 aus dem Griechischen ins Lateinische übersetzt hatte: Mercvrii 
Trismegisti Liber de Potestate et Sapientia Dei per Marsilivm Ficinvm 
tradvctvs: ad Cosmvm Medicem, Venedig (per Maximum de butricis 
Papiensem) 1491 (Hain 8460). Diese spätantiken Schriften galten für 
Ficino als uralte Werke des ägyptischen Philosophen, Priesters und 
Königs Hermes Trismegistos. Aus der »prisca theologia« speisten sich 
für ihn sowohl die antike Philosophie als auch die biblische Überlie-
ferung. Zur Übersetzung siehe: Christine Harrauer, Marsilio Ficino 
und der ›Mythos vom Menschen‹, in: Maria-Christine Leitgeb & 
Stéphane Toussaint & Herbert Bannert (Hgg.), Platon, Plotin und 
Marsilio Ficino. Studien zu den Vorläufern und zur Rezeption des 
Florentiner Neuplatonismus, Wiener Studien, Beiheft 33, 2009, 
173–188.

69	 Ficino 1491, 137r: »Sectione facta dimidium amore ad dimidium tra-
hitur. Animae iam diuise & immerse corporibus / cum primum ad 
annos adolescentie uenerint naturali & ingenito lumine: quod serua-
runt: ceu sui quodam dimidio excitantur ad infusum illum diuinumque 
lumen / olim ipsarum dimidium: quod cadentes amisere studio ueritatis 
recipiendum. Quo recepto iam integre erunt: & dei visione beate.« 
(Nachdem der Schnitt erfolgt ist, wird eine Hälfte durch Liebe zu der 
anderen Hälfte hingezogen. Wenn die bereits geteilten und in die 
Körper versenkten Seelen in die Jahre der Jugend kommen, werden 
sie durch das natürliche und eingeborene Licht, das sie sich bewahrt 
haben, gleichsam durch eine Hälfte ihrer selbst dazu erweckt, jenes 

https://www.academia.edu/47605930/Renaissance_Readings_of_the_Myth_of_Aristophanes_from_Platos_Symposium_189C_193D_Marsilio_Ficino_Leone_Ebreo_Giordano_Bruno
https://www.academia.edu/47605930/Renaissance_Readings_of_the_Myth_of_Aristophanes_from_Platos_Symposium_189C_193D_Marsilio_Ficino_Leone_Ebreo_Giordano_Bruno
https://www.academia.edu/47605930/Renaissance_Readings_of_the_Myth_of_Aristophanes_from_Platos_Symposium_189C_193D_Marsilio_Ficino_Leone_Ebreo_Giordano_Bruno
https://www.academia.edu/47605930/Renaissance_Readings_of_the_Myth_of_Aristophanes_from_Platos_Symposium_189C_193D_Marsilio_Ficino_Leone_Ebreo_Giordano_Bruno


SEITE 23

Dazu mischt Ficino noch den Mythos vom Fall der 

Seele in die irdische Fleischlichkeit und von der Seele 

Versuch, zur Schau der göttlichen Ideen aufzusteigen: 

Platon erzählt in seinem Phaidros dazu den bekannten 

Mythos des Seelenwagens mit den geflügelten Rossen, 

einem folgsamen und einem störrischen, und des Abstur-

zes der Seele zur Erde. Der getrennte Zustand bedeutet 

für Ficino damit auch die Gefangenschaft der Seele in 

der Materie.

Das ist klarerweise eine eindrucksvolle theologische 

Ausdeutung gleich mehrerer platonischer Mythen – und 

Ficino verdiente seinen Ruhm –, aber sehr weit entfernt 

von der konkreten Vorstellung der Kugelmenschen im 

Symposion und der brutalen Strafe des Zeus für deren 

Übermut. Platons zwei völlig gleichberechtigte und eben-

bürtige Halblinge werden bei Ficino zu zwei sehr unter-

schiedlichen Lichtern, einem irdisch-sehnsüchtigen und 

einem göttlich-lockenden. Und wichtig ist auch ein 

weiterer gravierender Unterschied: Die sexuelle Vereini-

gung bei Platon täuscht nur kurz über das Getrenntsein 

hinweg, kann aber die Trennung an sich nicht aufheben, 

denn die beiden Hälften werden nie wieder zu einem 

dauerhaften Ganzen. Bei Ficino hingegen erlaubt die 

Liebe eine spirituelle Erlösung ohne jeglichen sexuellen 

Akt.70 Ficino schreibt daher auch konsequent von den 

Männern – seine Seelen sind immer männlich –, die von 

Natur aus bestimmt sind, auf geistiger Ebene zu zeugen 

und untereinander ihre Gelehrsamkeit weiterzugeben 

(Gedanken, die er der Rede des Sokrates in Platons 

Symposion entnimmt, der dort die Lehren der weisen 

Seherin Diotima referiert). Das ist für ihn die »himm

lische« Form der Liebe, und in diesem Zusammenhang 

erwähnt er auch die – mitunter unkeusche – Liebe unter 

Männern. Die große Mehrheit liebt ja auf vulgäre Weise, 

um Wollust zu empfinden und Kinder zu zeugen,71 wobei 

eingeflößte und göttliche Licht, das einst ihre eigene Hälfte war, die 
sie im Fall verloren hatten, durch das Streben nach Wahrheit wiederum 
zu empfangen. Wenn sie es empfangen haben, werden sie sogleich heil 
sein und selig, weil sie Gott schauen.)

70	 Ficino 1491, 138r: »Tria igitur ut breui complectar amoris beneficia 
collaudabimus: quod nos olim diuisos in integrum restituendo / reducit 
in celum: quod suis quemque collocat sedibus facitque omnes in illa 
distributione quietos: quod omni expulso fastidio suo quodam ardore 
oblectamentum quasi nouum iugiter accendit in animo / redditque 
illum blanda & dulci fruitione beatum.« (Daher werden wir, um es 
kurz zu fassen, drei Wohltaten der Liebe loben: Sie macht uns, die wir 
einst getrennt wurden, wieder heil und führt uns in den Himmel;  
sie bringt jeden auf seinen Platz und macht alle zufrieden in dieser 
Einteilung; sie vertreibt allen Dünkel und entzündet dauernd durch 
ihren Brand gleichsam neue Wonne im Geist und macht diesen durch 
angenehmes und süßes Genießen glücklich.)

71	 Ficino 1491, 145v: »Ceterum alij uel propter naturam / uel propter 
educationem ad animi fetus sunt quam corporis aptiores. Alij & quidem 
plurimi contra. Illi celestem sequuntur amorem. Isti vulgarem. Illi 
natura iccirco mares & illos quidem iam pene adultos potius quam 
feminas / aut pueros amant. Quoniam in eis magis admodum viget 
mentis acumen. Quod ad disciplinam: quam illi generaturi sunt propter 
excellentiorem sui pulchritudinem est aptissimum. Alij contra / propter 
congressus uenerei uoluptatem & corporalis generationis effectum. 
Quoniam vero genitalis illa vis anime / utpote cognitionis expers 

für letzteres Frauen notwendig sind, die in Ficinos Welt 

keine Rolle spielen.72

Wer also Platons Kugelmenschenmythos in Original 

oder Übersetzung zusammen mit Ficinos Kommentar 

liest, stößt auf evidente Unstimmigkeiten.

Der Autor der zweiten überlieferten Renaissance-

Interpretation transformiert Platons Mythos in ein erbau

liches Manifest der patriarchalen Kernfamilie. Pietro 

Bembo (1470–1547) stammte aus einem venezianischen 

sexuum nullum habet discrimen / natura tamen sua totiens incitatur 
ad generandum quotiens formosum corpus aliquod iudicamus. Contingit 
plerumque ut qui cum masculis conuersantur / quo genitalis partis 
stimulos sedent / illis se misceant.« (Übrigens sind manche entweder 
wegen ihrer Natur oder ihrer Erziehung besser für Kinder des Geistes 
als des Leibes geeignet. Andere, und zwar die meisten, ganz im Gegen-
teil. Jene folgen der himmlischen Liebe, diese der gewöhnlichen. Daher 
lieben jene von Natur aus eher Männer – und zwar schon fast erwach-
sene solche – als Frauen oder Knaben, denn in diesen lebt die Geistes-
schärfe in höherem Maße, die wegen der exzellenteren Schönheit des 
Ihrigen am geeignetsten ist für die Gelehrsamkeit, die sie erzeugen 
wollen. Die anderen ganz im Gegenteil, wegen der Wollust der sexuellen 
Vereinigung und des Effekts der körperlichen Fortpflanzung. Weil aber 
jene Zeugungskraft der Seele aufgrund mangelnder Erkenntnis keinen 
Unterschied zwischen den Geschlechtern macht, wird sie ihrer Natur 
gemäß trotzdem jedesmal zum Zeugen angespornt, wenn wir irgend-
einen Leib als schön beurteilen. Meistens passiert es dann eben: Jene, 
die mit Männern Umgang pflegen, kopulieren mit diesen, um dadurch 
die Triebe ihres Zeugungsgliedes zu befriedigen.)

72	 Er selbst dürfte erotische Gefühle nur für Männer gehegt haben. In 
seiner erstmals 1495 gedruckten Briefsammlung (die Zitate stammen 
aus der Edition Epistolae Marsilii Ficini Florentini, Nürnberg [Anto-
nius Koberger] 1497) finden sich sehnsuchtsvolle Liebesbriefe, die er 
selbst als »litterae amatoriae« bezeichnet, an den Dichter Giovanni 
Cavalcanti (1444–1509), der viele Jahre lang mit Ficino in dessen Villa 
in Careggi zusammenlebte; z.B. Ficino an Cavalcanti, 5. Jänner 1474 
(ed. 1497, fol. XIIv): »[…] Sed vnum mihi molestum est prae caeteris: 
quod ideo scribis ad me: quia promiseris: ergo pactioni istud tribuo 
non amori. Amatorias posco literas non mercatorias. an es etiam pacto 
meus scilicet quia ego sum tuus: amore uolo sis meus.« (Aber eines ist 
mir lästiger als alles andere: Du schreibst mir, weil Du es versprochen 
hast. Daher fasse ich das als Pakt und nicht als Liebe auf. Ich fordere 
aber Liebesbriefe, keine Geschäftsbriefe! Oder gehörst Du mir durch 
einen Pakt, weil ich Dir gehöre? Aus Liebe sollst Du mir gehören, so 
will ich’s.) Ficino an Cavalcanti, 30. August 1478 (fol. XIIIr): »Qvid 
igitur faciam? Prior ne ego ad te scribam? An tuas literas expectabo? 
Equidem cum ad alios fere nunquam nisi lacessitus scribere soleam: 
tibi tamen venire obuiam cogor & prior inire certamen. Haec [sic, 
recte: Nec, corr. ed. 1561] silere diutius te permittam. Non potes enim 
sine meo languore silere. Huc me quod te non fugit immoderatus im-
pulit estus. Isthuc ventus intolerabilis retrahit: adeo vt vix hodie me 
contineam: quin ad vrbem protinus aduolem. Potes vero hic me solus 
aliquot & illos quidem pauculos dies tuis literis retinere. Nam dum 
literis tuis legendis totus incumbam: nec ventorum procellas sentiam 
nec fulmina & tonitrus audeam [sic]. Sic ergo fit vt verba sedare ventos: 
& tempestates depellere valeant. [...]« (Was soll ich also tun? Soll ich 
als erster Dir schreiben? Oder soll ich auf Deinen Brief warten? Ich, 
der ich anderen fast nur schreibe, wenn ich dazu aufgefordert werde, 
bin gezwungen, Dir entgegenzukommen und als erster den Wettkampf 
zu beginnen. Und ich werde Dir nicht länger zu schweigen erlauben. 
Wenn Du nämlich schweigst, werde ich krank. Dahin hat mich – was 
Dir nicht entgangen ist – die maßlose Glut gebracht. Dorthin treibt 
mich der unerträgliche Wind zurück: Kaum kann ich mich heute 
beherrschen, in die Stadt zu fliegen. Du allein aber kannst mich hier 
einige und zwar wenige Tage durch Deine Briefe zurückhalten, denn 
während ich mich ganz dem Lesen Deiner Briefe widme, werde ich 
weder die Böen der Winde spüren noch die Blitze und Donner hören. 
So wird es also wirklich wahr: Worte können Winde und Gewitter 
vertreiben.)

	 Zum Konzept der Freundschaft in der Renaissance, mit Beispielen aus 
Dichtung und Epistolographie (darunter auch aus Ficinos Briefen) 
siehe Robin Hodgson, The Marriage of True Minds. Of the Rise and 
Fall of the Idealized Conception of Friendship in the Renaissance, 
Diss. Univ. Hannover 2003, vor allem die Kapitel The reassessment of 
the classical notions in Renaissance humanism, 62–89, und, speziell 
zu Ficino, The community of friends: Humanistic ›pen-pals‹ and the 
quest for real friendship, 119–133.



SEITE 24

Patriziergeschlecht; sein humanistisch interessierter Vater 

Bernardo war Botschafter der Republik und mit Ficino 

befreundet. Seit 1497 arbeitete er an seinen Asolani, 
philosophisch-poetischen Gesprächen über die höfische 

Liebe, die er 1505 erstmals bei Aldus Manutius in Venedig 

drucken ließ.73 Im zweiten Buch preist sein Protagonist 

Gismondo die Liebe als kosmische Macht, der die 

Menschheit ihre Zivilisation verdankt. Der darin nur 

kurz nacherzählte Kugelmenschenmythos (ohne Erwäh-

nung von Doppelmännern oder Doppelfrauen) dient 

dabei – mit einem eindringlich warnenden Exkurs in die 

Karawanologie – als Erklärung für die Notwendigkeit 

des arbeitsteiligen Zusammenlebens von Mann und Frau, 

da deren verschiedene Aufgaben allein nicht zu bewälti-

gen seien.74

Auf Bembos Asolani antwortete Mario Equicola (ca. 

1470–1525), der in seiner Jugend ein Mitglied der Acca-

demia Pontaniana in Neapel war, dann bei Ficino in 

Florenz studierte und ein vertrauter Höfling von Isabella 

d’Este, der Markgräfin von Mantua, wurde, in der ersten 

73	 Zur Biographie siehe Carol Kidwell, Pietro Bembo. Lover, Linguist, 
Cardinal, Montreal 2004. Zu den Asolani im Kontext des Petrarkismus 
und der Liebestraktate am Beginn des 16. Jahrhunderts siehe Mariella 
Magliani & Vincenza Cinzia Donvito, L’amore per Petrarca, l’amore 
di Petrarca, l’amore, in: Enrico Maria Dal Pozzolo (Hg.), Labirinti del 
cuore. Giorgione e le stagioni del sentimento tra Venezia e Roma, 
Neapel 2017, 59–71, hier: 65–66. Ich verwende die Edition: Gli Asolani 
di Messer Pietro Bembo, Venedig (Aldus Manutius) 1515. Die Passage 
zum Kugelmenschenmythos darin fol. 58v–60v.

74	 Bembo 1515, fol. 59r-v: »Noi non siamo interi, ne il tutto di noi medesi-
mi è con noi; se soli maschi, o sole femine ci siamo. Percio che non è 
quello il tutto, che sanza altrettanto non puo stare; ma è il mezzo so-
lamente, e niente piu; si come uoi Donne sanza noi huomini, & noi 
sanza uoi non possiamo. […] Percio che se ben si considera; questa 
uita, che noi uiuiamo, di fatiche innouerabili è piena: allequai tutte 
portare nell’un sesso nell’altro [sic] assai sarebbe bastante da per se, 
ma sotto esse mancherebbe non altrimenti, che facciano la oltre l’Ales-
sandria taleuolta e Cameli di lontani paesi le nostre mercanzie portanti 
per le stancheuoli arene; quando auiene per alcun caso, che sopra il 
scrigno dell’uno le some di due pongono i loro padroni: che non po-
tendo essi durare cadono & rimangono a mezzo camino. Percio che 
come potrebbono gli huomini arare, navicare, edificare, gli studi delle 
lettere sequitare; se ad essi conuenisse anchora queglialtri cotanti 
exercitij fare, che uoi fate? O come poteremmo noi dare ad un tempo 
le leggi a popoli & le poppe a figliuoli, & tra gli loro uagimenti le 
questioni delle genti ascoltare? […] Che se noi huomini non possiamo 
& gli nostri uffici & gli uostri abbracciare; molto meno si dee dir di 
uoi; che di minori forze sete generalmente che noi.« (Wir sind nicht 
ganz, und nicht das Ganze unser selbst ist bei uns, wenn wir nur allein 
Männer oder allein Frauen sind. Denn das ist nicht das Ganze, das 
ohne seine Entsprechung nicht bestehen kann, sondern es ist nur die 
Hälfte und nicht mehr, so wie Ihr, Frauen, ohne uns Männer und wir 
ohne Euch nicht bestehen können. […] Denn wenn man es wohl be-
denkt, ist dieses Leben, das wir leben, voll von unzähligen Mühen, die 
zu ertragen weder das eine noch das andere Geschlecht für sich genü-
gen könnte, sondern es würde unter ihnen zugrundegehen nicht anders 
als dort jenseits von Alexandria mitunter die Kamele, die aus weit 
entfernten Ländern unsere Handelsgüter durch die ermüdenden Sand-
wüsten tragen. Manchmal legen ihre Herren wegen irgendeines Ge-
brechens auf den Packsattel des einen die Lasten von zweien; sie halten 
das nicht aus, fallen um und bleiben auf halbem Weg zurück. Wie 
sollten die Männer daher die Äcker pflügen, das Meer befahren, Häuser 
bauen, das Studium der Literatur verfolgen, wenn es ihnen zufiele, 
auch noch jene vielen Dinge zu tun, die Ihr tut? Oder wie könnten wir 
gleichzeitig den Völkern Gesetze und die Brust unseren Kindern geben 
und unter deren Gewimmer den Anliegen der Leute zuhören? […] 
Wenn wir Männer schon nicht unsere Pflichten und die Euren erledigen 
können, darf man das noch viel weniger von Euch verlangen, die Ihr 
generell weniger Kräfte habt als wir.)

Dekade des 16. Jahrhunderts mit seinem Libro de natura 
de amore.75 Der Kugelmenschenmythos figuriert hier als 

Folie für die Temperamentenlehre und die vier Elemente, 

die bei den Menschen zu Anziehungen und Abstoßungen 

führen. Generell wird – so schreibt er – sich jeder von 

gutem Anstand und Schönheit angezogen fühlen, da sie 

das Resultat eines ausgeglichenen Charakters sind, der 

mit jedem Temperament harmoniert.76 Mit dieser Aussage 

und überhaupt mit der Einbeziehung der Abstoßung 

entfernt er sich völlig vom ursprünglichen Sinn des My-

thos, in dem ja zwei ganz spezielle Halblinge einander 

anziehen; Equicola gibt aber noch eine lange Reihe von 

Beispielen, welche Elemente im menschlichen Charakter 

zu harmonischem oder unharmonischem Zusammen

leben führen, und geht dann zum Thema der Planeten-

einflüsse und der Astrologie über. Auch hier wird das 

Thema der Sexualität nicht berührt.

Ganz anders bei einem Mann, der christlicher Prüde-

rie sich nicht verpflichtet fühlt. Der jüdische Gelehrte 

und Arzt Jehuda ben Isaak Abravanel, auch Leo Hebraeus 

75	 Zur Datierung siehe Laura Ricci (Hg.), La redazione manoscritta del 
»Libro de natura de amore« di Mario Equicola, Rom 1999, 18–35, zit. 
nach Stephen Kolsky, Mario Equicola’s »Libro de natura de amore« 
(1525): A New Interpretation, in: Bibliothèque d’Humanisme et Renais-
sance, T. 72, Nr. 3, 2010, 593–620, hier: 594. Siehe auch Magliani & 
Donvito 2017 (zit. Anm. 73), 66. Ich verwende die Editio princeps: 
Libro de natura de amore di Mario Equicola secretario del illustrissimo 
S. Federico .II. Gonzaga Marchese di Mantua, Venedig (Lorenzo Lorio 
da Portes) 1525.

76	 Equicola 1525, fol. 128r: »E dunque ciascuno di noi mezo, & ciascuno 
cerca il suo resto, cioe quella stirpe donde fu seperato: Se questo per 
caso si scontra, di quelli e amore uehementissimo, & quelli se amano 
per tutto tempo di lor uita. Questa fabula che credemo altro ne apporte? 
Se non in amore esser necessaria conuenientia di Genio stella et idea? 
Chi e colui cosi mediocremente ne li studii physici erudito, alquale 
non sia noto de la nobilissima parte del cielo prouenire mutatione & 
alteratione in li quattro corpi simplici, dicti elementi: da quali principii 
hauemo la complexione, non essendo altro, como sua diffinitione ne 
insegna, che effecto, ilquale resulta dalle qualita de li elementi: Da 
questa procede amore & odio naturale: questa ne parturisce & acquista 
beniuolentia, & lo contrario: Si comprende, che ad alcuni ne piace 
compiacere, & semo non solamente inclinati a gratificarli, ma da non 
so che, quasi uiolentati obsequirli: De alcuni del solo aspecto si prende 
molestia: tutto credeno accascare da pari, ouero repugnante comple-
xione. Molte uolte fra belle donne, una men bella con fermo uinculo 
liga: Vniuersalmente la bona gratia & belleza ciascun tira, per proce-
dere da temperata complexione: per che quel temperamento ad ogni 
humore e conforme.« (Jeder von uns ist also ein Halbling und jeder 
sucht seinen Rest, nämlich jenen Stamm, von dem er getrennt wurde. 
Wenn er diesem zufällig begegnet, ergibt das heftigste Liebe, und sie 
lieben einander für alle Zeit ihres Lebens. Was glauben wir also erkläre 
uns diese Geschichte anderes als die Notwendigkeit in der Liebe gemäß 
Anlage, Gestirn und Vorstellung zusammenzupassen? Wer ist in den 
physischen Disziplinen so mittelmäßig ausgebildet, dem das nicht 
bekannt ist? Aus dem edelsten Teil des Himmels kommt die Verwand-
lung und Veränderung bei den vier einfachen Körpern, genannt »Ele-
mente«: Von diesen Prinzipien haben wir unseren Charakter, der nichts 
anderes ist, wie seine Definition lehrt, als der Effekt, der aus den Ei-
genschaften dieser Elemente resultiert. Aus ihm entspringen natürliche 
Liebe und Abscheu, er gebiert und empfängt Wohlwollen und dessen 
Gegenteil. Verständlicherweise gefällt es einigen uns zu gefallen, und 
wir sind nicht nur geneigt, ihnen die Freude zu machen, sondern von 
irgendetwas geradezu vergewaltigt, ihnen zu folgen. Bei manchen packt 
uns schon der Ekel, wenn wir ihrer nur ansichtig werden. All das, so 
heißt es, kommt vom ähnlichen oder abstoßenden Charakter. Oftmals 
ist unter schönen Frauen eine weniger schöne, und gerade sie fesselt 
mit festen Banden. Generell ziehen guter Anstand und Schönheit einen 
jeden an, weil sie einem ausgeglichenen Charakter entspringen: Diese 
Mischung harmoniert mit jedem Temperament.)



SEITE 25

oder Leone Ebreo genannt (ca. 1460–1521/30), stammte 

aus Portugal, von wo die Familie vertrieben wurde.77 Sein 

Vater Isaak lebte von 1503 bis zu seinem Tod 1508 in 

Venedig, und Jehuda, der sich in Anspielung auf seinen 

Namen als Leone (Löwe) italianisierte, kam aus Neapel 

wohl 1506 in die Lagunenstadt; 1515 ist er in Ferrara 

dokumentiert und zog dann nach Pesaro und zurück 

nach Neapel. Vermutlich seit der Jahrhundertwende 

schrieb er an seinen Dialoghi d’amore,78 in denen Filone 

(Philon, der Liebende) und Sofia (Sophia, die Weisheit) 

über die Liebe diskutieren und dabei unter anderem 

Platons Symposion und den Kugelmenschenmythos 

ausführlich erörtern. Jehuda nimmt im Gegensatz zu den 

bereits besprochenen Autoren das Thema der Sexualität 

aus Platons Originaltext auf: Sie ist für ihn ein wichtiger 

Bestandteil eines normalen und glücklichen Lebens.79 

Die durch die Trennung ausgelöste Sehnsucht nach der 

zweiten Hälfte besteht allerdings auch hier ausschließlich 

zwischen Mann und Frau, und die Homosexualität bleibt 

ausgespart. Nur das dritte, das androgyne Geschlecht in 

Platons Aristophanesrede ist bei ihm doppelgestaltig, und 

die Trennung betrifft nur dieses. Auf psychischer Ebene 

geht es auch um den männlichen Aspekt des Intellekts 

und den weiblichen Aspekt des Leibes, der Materie: Sex 

hält für ihn Leib und Seele zusammen, um es salopp 

auszudrücken.80 Dazu kommt wie bei Ficino eine theo- 

77	 Zu Leben und Werk siehe Sergius Kodera, Filone und Sofia in Leone 
Ebreos Dialoghi d’amore. Platonische Liebesphilosophie der Renais-
sance und Judentum, Frankfurt a.M. 1995; João J. Vila-Chã, Amor 
Intellectualis? Leone Ebreo (Judah Abravanel) and the Intelligibility 
of Love, Braga 2006; Eugenio Canone, in: Leone Ebreo, Dialoghi 
d’amore, hg. von Delfina Giovannozzi, Rom & Bari 2008, V–XIX. Siehe 
auch Magliani & Donvito 2017 (zit. Anm. 73), 67.

78	 Jehuda ben Isaak Abravanel, Dialogi d’amore di Maestro Leone Medico 
Hebreo, Rom (per Antonio Blado d’Assola) 1535.

79	 Siehe auch die ausführliche Interpretation dieser Passage von Kodera 
2010 (zit. Anm. 65), 228–245.

80	 Abravanel 1535, fol. 93r: »Onde li fece diuidere, cioè fece chel corpo 
fece resistenzza al quanto a l’intelletto, & che l’intelletto s’inclinò a le 
cure necessarie del corpo e sue naturalità, perche la uita fusse piu presto 
humana che angelica, dice che da questa diuisione nacque l’amore, però 
che ogni mezzo desia & ama la reintegratione del suo mezzo restante, 
cioè che in effetto l’intelletto non haueria mai cura del corpo, se non 
fusse per l’amore che ha al suo consorte mezzo corpore femminino, ne 
il corpo si governaria per l’intelletto se non per l’amore & affettione 
che ha al suo consorte & mezzo masculino, & in quello che dice uni-
endosi l’un’ mezzo con l’altro, per l’amore non cercauano le cose 
necessarie per il sostenimento loro & periuano; onde per rimedio 
Iuppiter li fece tornare li genitali de l’uno verso de l’altro, & satisfatti 
per il coito & generatione del simile si reintegrò la loro diuisione, signi
fica che il fine de la loro diuisione de la parte intellettiua, & corporea, 
fu perche pigliando satisfattione de li diletti corporei si sostentassero 
ne l’indiuiduo, & generassero il simile per la perpetua conseruatione 
de la spetie.« (Daher ließ er sie entzweiteilen, das heißt: Durch sein 
Eingreifen leistete der Leib dem Verstand einigen Widerstand, und der 
Verstand bequemte sich zur nötigen Pflege des Leibes und dessen 
Natürlichkeiten, denn das Leben war eher menschenhaft als engelhaft. 
Platon sagt, aus dieser Trennung sei die Liebe geboren, denn jede Hälfte 
ersehnt und liebt die Wiedervereinigung mit seiner anderen Hälfte. 
Tatsächlich würde nämlich der Verstand nie seinen Leib pflegen, wenn 
es nicht wegen der Liebe wäre, die er für seine schicksalsverbundene 
Hälfte, den weiblichen Leib, empfindet, und auch der Leib würde sich 
nicht vom Verstand lenken lassen, wenn es nicht wegen der Liebe und 
Zuneigung wäre, die er zu seinem Schicksalsgefährten und seiner 
männlichen Hälfte empfindet. Und wenn er sagt: Als die eine Hälfte 
mit der anderen sich vereinigte, suchten sie vor lauter Liebe nicht die 

logische Komponente. Während freilich Ficino Platon 

generell als Propheten und Vorgänger des Christentums 

sehen will, sieht Leone ihn als Propheten und Nach

gänger des Judentums, denn seiner Ansicht nach ist im 

Kugelmenschenmythos die biblische Genesis rezipiert. 

Bekanntlich gibt es im 1. Buch Mose zwei unterschied

liche Schöpfungsberichte: Im ersten, dem »priesterschrift-

lichen«, schafft Jahwe am Ende des Sechstagewerks 

(Gen 1, 27) den Menschen nach seinem Ebenbild als 

Mann und Frau, daher androgyn, so wie Jahwe selbst 

nach jüdischer Auffassung männliche und weibliche 

Aspekte hat, und im zweiten Bericht, dem »jahwisti-

schen«, schafft Jahwe Adam im Paradies (Gen 2, 7) und 

erst viel später (Gen 2, 22) Eva aus dessen Rippe oder 

aus dessen Seite, wie Leone mit Hinweis auf das hebrä-

ische Original betont.81 Das entspricht für ihn der 

nötigen Dinge für ihre Verpflegung und gingen zugrunde, weswegen 
Jupiter als Heilmittel ihnen die Genitalien einander zudrehen ließ, und 
befriedigt durch den Koitus und die Fortpflanzung ihresgleichen sei 
ihre Trennung geheilt worden, dann meint er damit: Der Zweck ihrer 
Trennung hinsichtlich der Teile des Verstandes und des Leibes war, sie 
Befriedigung in den leiblichen Wonnen finden zu lassen, damit sie sich 
dadurch im Individuum aufrechterhielten und ähnliche Nachkommen 
zum Zweck der ewigen Erhaltung der Gattung erzeugten.)

81	 Abravanel 1535, fol. 84v: »Vuol dire che Adam cioè huomo primo, il 
qual Dio creò nel di sesto de la creatione essendo un’ supposto humano 
conteneua in se maschio, & femmina senzza diuisione, & però dice che 
Dio creò Adam ad immagine di Dio, maschio & femmina creò quelli, 
una uolta il chiama in singulare Adam uno huomo, l’altra uolta il chiama 
in plurale maschio & femmina creò quelli, per denotare che sendo un’ 
supposto conteneua maschio, & femmina insieme, però comentano qui 
li comentarij Hebraici antichi in lingua caldea dicendo, Adam di due 
persone fu creato d’una parte maschio, da l’altra femmina, & questo 
dichiara nell’ultimo il testo, dicendo che Dio Creò Adam maschio & 
femmina, & chiamò il nome loro Adam, che dichiarò solo Adam con
tenere tutti due, & che prima un’ supposto fatto d’ambi due si chiamaua 
Adam, però che non si chiamò mai la femmina Eua, fin’ che non fu diuisa 
dal suo maschio Adam, dal quale pigliorono Platone, & li Greci quello 
Androgeno antico mezzo maschio, & mezzo femmina, di poi dice Dio 
non è buono che l’huomo sia solo faccianli aiutorio in fronte di lui, cioè 
che non pareua che stessi bene Adam maschio, & femmina in un’ corpo 
solo, colligato di spalle, con contra uiso, che era meglio che la femmina 
sua fosse diuisa, & che venisse in fronte, per poterli essere aiutorio, & 
per fare esperimento di lui, gli portò gl’animali terrestri, & uccelli per 
uedere se si contentaria con alcuna de le femmine de gl’animali per sua 
compagnia, & egli pose il nome a ciascuno de gl’ animali secondo le sue 
proprie nature, & non trouò alcuno suffitientie per esser li aiutorio & 
consorte, onde, l’addormentò, & pigliò uno de li suoi lati, il quale in 
hebraico è uocabulo equiuoco a costella, ma qui et in altre parti ancora 
sta per lato, cioè il lato, o persona feminile, che era dietro a le spalle di 
Adam, & la diuise da esso Adam, & suplì di carne la uacuità del luogo 
diuiso, & quel lato fece donna separata, la quale si chiama Eua poi che 
fu diuisa & non prima, che a l’hora era lato & parte di Adam, & fatta 
lei Dio la presentò ad esso Adam risuegliato del sonno, & egli disse 
questa in questa uolta e osso de mie ossa, & carne de mia carne, questa 
si chiamerà uirago, perche da l’huomo fu pigliata […].« (Das will heißen, 
Adam, nämlich der erste Mensch, den Gott am sechsten Tag der Schöp-
fung schuf, habe, weil er ein menschliches Individuum war, in sich Mann 
und Frau ohne Trennung enthalten, und daher sagt er, Gott habe Adam 
nach dem Bild Gottes geschaffen, als Mann und Frau geschaffen. Einmal 
nennt er im Singular Adam einen Mann, das andere Mal nennt er ihn 
im Plural »als Mann und Frau hat er sie geschaffen«, um anzuzeigen, 
er habe als Individuum Mann und Frau gemeinsam enthalten. Daher 
kommentieren hier die alten hebräischen Kommentare in chaldäischer 
Sprache, Adam sei aus zwei Personen geschaffen, im einen Teil männlich, 
im anderen weiblich, und das erklärt am Ende die Schrift, wenn sie sagt, 
Gott habe Adam als Mann und Frau geschaffen und ihren Namen Adam 
genannt, was heißt, Adam allein habe alle beide enthalten und zunächst 
habe ein aus beiden bestehendes Individuum sich Adam genannt, weil 
nie die Frau Eva genannt wurde, bevor sie nicht von ihrem Mann Adam 
getrennt war. Von da haben Platon und die Griechen den antiken halb 
männlichen und halb weiblichen Androgynen genommen. Dann sagt 



SEITE 26

Trennung des ursprünglich androgynen Kugelmenschen 

in Mann und Frau, und Platon habe diese Vorstellung, 

wie er schreibt, aus der Genesis übernommen, ausge-

schmückt und dabei die hebräischen Elemente völlig 

durcheinandergebracht.82

Das alles – wiewohl philologisch und religionswissen-

schaftlich interessant, wenn man der Frage nachgehen 

will, woher Platon die Inspiration für seinen so ungrie-

chischen Kugelmenschenmythos genommen hat – führt 

jetzt natürlich zu weit fort von unserem Thema, denn in 

Basaitis Gemälde sind beide Grisaillewesen offenbar 

Männer, aber Adam und Eva kennen wir bereits als ty-

pologische Figuren in den gemalten Architekturrahmen 

niederländischer Evangelienszenen, als zweite, anachro-

nistische Ebene im Bild und Hintergrundinformation, 

warum nach biblischer Überlieferung die Erlösung der 

Menschheit durch Jesus überhaupt notwendig wurde.

Halten wir fest: Zur Zeit, als die Idee zu Basaitis 

Berufung heranreifte, konnte man in Venedig Leones 

Ansicht kennen, der platonische Mythos der Trennung 

der androgynen Kugelmenschen sei vom biblischen My-

thos der Erschaffung Evas abgekupfert, die vom andro-

gynen Adam abgetrennt wurde. Jedem, der je Platons 

Originaltext gelesen hat, steigt bei dieser evidenten 

Ähnlichkeit auch der Gedanke an Doppelmänner und 

Doppelfrauen auf und die Frage, wo sie denn in der bi-

blischen Überlieferung vorkämen. Aber Leone Ebreo 

erwähnt sie nicht, und dasselbe gilt auch für die christ-

lichen Humanisten, die in ihren Schriften Platons Mythos 

zu interpretieren vorgeben: cum tacent clamant.

Gott [Gen 2, 18]: Es ist nicht gut, wenn der Mensch allein ist: Machen 
wir ihm eine Hilfe, die ihm gegenübersteht. Das heißt: Ihm schien es 
nicht gut, wenn Adam männlich und weiblich in nur einem Leib war, 
am Rücken verbunden, mit den Gesichtern in entgegengesetzter Rich-
tung. Besser war, wenn seine Frau von ihm getrennt war und vor ihn 
kam, um ihm helfen zu können. Und um ein Experiment mit ihm zu 
machen, brachte er ihm die Tiere der Erde und die Vögel, um zu sehen, 
ob er sich mit irgendeiner Frau der Tiere als Gesellschaft begnügen 
würde. Und er gab jedem der Tiere einen Namen gemäß deren Eigen-
schaften und fand keines ausreichend, um ihm Hilfe und Gefährtin zu 
werden. Daher schläferte er ihn ein und nahm eine seiner Seiten – in 
hebräischer Sprache ist das Wort gleichbedeutend mit Rippe, aber hier 
und anderswo steht es für Seite, nämlich die Seite oder weibliche Person, 
die zuvor hinter dem Rücken Adams war – und trennte sie von Adam 
und füllte die Leere der getrennten Stelle mit Fleisch. Und diese Seite 
machte er zu einer separaten Frau, die Eva hieß, als sie getrennt war, 
und nicht vorher, als sie noch Seite und Teil Adams war. Und als sie 
geschaffen war, zeigte er sie dem aus dem Schlaf erwachten Adam. Und 
der sagte: Diese ist diesmal Knochen von meinen Knochen und Fleisch 
von meinem Fleisch, diese soll Männin heißen, weil sie vom Mann 
genommen ist.)

82	 Abravanel 1535, fol. 82v: »La fauola è tradutta da autore piu antico 
delli Greci, cioè da la sacra historia di Moise, de la creatione delli primi 
parenti humani, Adam, & Eua. […] Platone la prese da lui, & l’ampliò, 
& ornò secondo l’oratoria grecale, facendo in questo una mescolanzza 
inordinata de le cose hebraice.« (Der Mythos ist nach einem Autor 
übersetzt, der viel älter als die Griechen ist, nämlich aus der heiligen 
Geschichte des Moses, von der Erschaffung der ersten menschlichen 
Eltern, Adam und Eva. […] Platon hat sie von ihm übernommen, er-
weitert und gemäß griechischer Rhetorenmanier ausgeschmückt und 
damit eine ungeordnete Mischung aus den hebräischen Dingen 
veranstaltet.)

Ficinos Umdeutung und die Berufung

Ficinos Interpretation des Kugelmenschenmythos, die 

die Genesis nicht einbezieht und im neuplatonisch-

hermetischen Gedankengebäude bleibt, ist zwar in Bezug 

auf den originalen Text Platons mit den rein mensch

lichen und hierarchisch völlig gleichgestellten Halblingen 

ebenfalls höchst eklektisch, hat aber unübersehbare 

Gemeinsamkeiten mit dem Sujet der Berufung der Söhne 

des Zebedäus. Die göttlichen und menschlichen Lichter, 

die bei Ficino einander anziehen, können geradezu als 

typologisches Äquivalent dieser Szene gelten, denn bei 

den biblischen Berufungen holt ja tatsächlich Jesus 

– christlichem Glauben zufolge ein Mann göttlicher Ab-

stammung – menschliche Männer zu sich, die als seine 

engsten Vertrauten ausersehen sind: erst Petrus und 

Andreas, dann Jakobus und Johannes, wie im Bild dar-

gestellt ist. Die Figur des Johannes, der im traditionell 

diesem zugeschriebenen Johannesevangelium nie na-

mentlich, sondern stets »der Jünger, den Jesus liebte« 

genannt wird, hat in diesem Zusammenhang zentrale 

Bedeutung. Erkennt daher ein humanistisch gebildeter 

Venezianer des 16. Jahrhunderts im rückschauenden Kopf 

des linken Grisaillemannes eine Anspielung auf Platons 

Mythos, kann er – da er natürlich auch Ficinos Ausdeu-

tung mit den Poimandres-Einflüssen kennt – nicht umhin, 

die Verbindung zwischen dieser Ausdeutung und der 

biblischen Berufungsszene zu sehen. Der Bilderfinder 

gibt ihm gleichsam eine mögliche Erklärung, warum der 

berühmte Meister Ficino, der sich vom originalen Sym-

posionstext in seiner Interpretation so erstaunlich weit 

entfernt hatte, in blatantem Gegensatz zu Platon eine 

postulative Anziehung zwischen Göttlichem und Mensch-

lichem in den Mythos hineinlesen wollte und warum man 

dies sogar für vertretbar halten kann, dann nämlich, 

wenn man an einen Spezialfall aus Ficinos religiöser 

Weltanschauung, die – in christlichem Sinne – höchste 

und stärkste aller Anziehungskräfte, Berufungen, Lieben 

denkt: die Liebe Jesu zu seinen Jüngern und generell zu 

den Menschen, die sich im Erlösungswerk seiner Passion 

erweist, und die Liebe der Menschen zu Jesus und zu 

dessen göttlichem Vater, wie sie bereits von Moses gefor-

dert wurde (5. Buch Mose 6, 5; vgl. auch 10, 12): »Du 

sollst den Herrn, Deinen Gott, lieben mit Deinem ganzen 

Herzen und mit Deiner ganzen Seele und mit Deiner 

ganzen Kraft.«83 Der neutestamentarischen Überlieferung 

zufolge nennt Jesus dieses Gebot das vornehmste und 

größte (Mt 22, 37–38; vgl. auch Mk 12, 29–31, Lk 10, 27) 

und spricht ausdrücklich von der Gegenseitigkeit dieser 

Liebe (Joh 14, 21; vgl. auch 16, 27): »Wer meine Gebote 

83	 Biblia 1511, fol. 69v: »Diliges dominum deum tuum ex toto corde tuo: 
et ex tota anima tua: et ex tota fortitudine tua.«



SEITE 27

hat und sie hält, der ist es, der mich liebt. Wer mich aber 

liebt, der wird von meinem Vater geliebt werden. Und 

ich werde ihn lieben und mich selbst ihm greifbar ma-

chen.«84 In einer solchen Liebe kann ein gläubiger 

Mensch sich vermutlich gut vorstellen ganz und heil zu 

werden.

Verknüpfung offener Fadenenden

Nicht ausgeschlossen wird durch diese tiefergehende 

Interpretation des Gemäldes die oben bereits angedeutete 

naheliegende. Vielleicht war der gelehrte und mit antiken 

und neuzeitlichen Schriften vertraute Bilderfinder und/

oder Auftraggeber des Gemäldes selbst homosexuell, 

empfand dies als völlig naturgemäß und wollte weder 

von kirchlicher noch von weltlicher Obrigkeit deswegen 

verfolgt und bedroht werden. In seinem Andachtsbild 

habe er daher – so die Annahme – jenen innigen und 

fulminanten Moment, in dem Jesus und Johannes erst-

mals einander ansichtig und ihrer Sehnsucht nach einem 

gemeinsamen Lebensweg gewahr werden, darstellen und 

den Architekturrahmen mit seinen Grisaillemännern 

hinzufügen lassen: als Evokation einer Rahmenhandlung 

für diese Begegnung im ficinianisch gelesenen Doppel-

männermythos des Symposions, um mit diesem Bild vor 

Augen und gerechtfertigt durch angesehene literarische 

Autoritäten über die Liebe unter Männern zu meditieren, 

mag sie auf erotischer Ebene ausgelebt oder rein »plato-

nisch« sein. Solang wir über diesen Bilderfinder keine 

biographischen Informationen haben, wird diese Annah-

me freilich eine anmutige Phantasie bleiben müssen.

Doch das brisante Thema der Homosexualität an  

sich ist ab dem Moment, in dem man die Identifizierung 

der Grisaillemänner als platonischer Doppelmann

halblinge akzeptiert, aus Basaitis Gemälde nicht mehr 

auszublenden.

Um diesen problematischen und delikaten Aspekt der 

hier vertretenen These nochmals resumierend zu fokus-

sieren: Was der Bilderfinder offenbar beabsichtigte 

– nämlich das in beiden Mythensujets grundlegende Motiv, 

die Liebe unter Männern, in ein kohärentes Bild zu 

fassen –, wird schon allein aus seiner schieren Entschei-

dung deutlich, die an Platons Doppelmänner erinnernden 

Grisaillen neben der Berufungsszene anzubringen. Denn 

warum sonst hätte er das Bild genau so konzipieren 

sollen? Da man in den literarischen Interpretationen des 

platonischen Mythos von Bembo, Equicola und Leone 

Ebreo, wie sich gezeigt hat, nur von den androgynen 

84	 Biblia 1511, fol. 462v: »Qui habet mandata mea et seruat ea: ille est qui 
diligit me. Qui autem diligit me: diligetur a Patre meo. Et ego diligam 
eum: et manifestabo ei meipsum.«

Kugelmenschen und der Anziehung zwischen Mann und 

Frau liest, ohne jegliche Anspielung auf Doppelmänner 

oder die verpönte Homosexualität, hätte er leicht, wenn 

ihm nur generell an der bildlichen Platonrezeption gele-

gen gewesen wäre, auch seine gemalten Halblinge als 

Mann und Frau darstellen können. Wollte er eine unse-

rem Gemälde analoge, aber heteroerotisch konnotierte 

Verbindung zwischen Kugelmenschen- und Evangelien-

mythos vergegenwärtigen, hätte er dann zum Beispiel 

eine Szene zwischen Jesus und Maria Magdalena oder 

die Verkündigung an Maria durch den Erzengel Gabriel 

ins Zentrum setzen können; in beiden Fällen wäre auch 

Ficinos Umdeutung als Anziehung zwischen göttlichen 

und menschlichen Lichtern berücksichtigt. Er zeigt aber 

– und dies ist zweifellos kein Zufall, sondern Absicht – 

zwei Grisaillemänner und die Berufung des von Jesus 

geliebten Jüngers Johannes im Kreise weiterer Männer.

Soweit könnte der gedachte Lebenswandel der Prot-

agonisten rein geistlich, herzlich und keusch bleiben. 

Aber mit dem platonischen Vorbildtext vor Augen wird 

dies anders. Der Kugelmenschenmythos erscheint nur 

im Symposion, und das zentrale Thema dieses Dialogs 

ist die Liebe, die hier offenkundig eine sexuelle Kompo-

nente hat, denn als temporäre Linderung der qualvollen 

Sehnsucht nach dem abgetrennten Partner bleibt der 

gestraften Menschheit gemäß göttlichem Erbarmen nur 

die Kopulation. Wir könnten auch an die neue manuelle 

Erreichbarkeit der nunmehr bauchwärts verschobenen 

Genitalien denken, aber diese praktikable Option der 

Lebenserleichterung thematisiert Platon naturgemäß 

nicht. Was er seinem Aristophanes in den Mund legt, ist 

ja eine mythische Erklärung, wie es zur erotischen An-

ziehung zwischen Menschen verschiedenen oder gleichen 

Geschlechts kommt und warum es diese sexuell definier-

ten Präferenzen überhaupt gibt. Aus dem Raum, den er 

den Varianten zuweist, ersieht man leicht, welche davon 

ihn am meisten interessiert. Die Anziehung zwischen 

Männern und Frauen (mit despektierlichen Auslassungen 

über Ehebrecher beiderlei Geschlechts) und die Anzie-

hung zwischen Frauen sind jeweils in einem kurzen Satz 

abgetan. Aber die Anziehung zwischen Männern, die auf 

die ursprünglichen Doppelmänner zurückzuführen sei, 

wird danach ausführlich begründet, eindrucksvoll be-

schrieben und sehr gelobt. Wenn also ein Humanist im 

Venedig der Renaissance und vor dem Hintergrund der 

synkretistischen Assoziationen der Accademia Romana, 

deren Anschauungen in der Serenissima durch die Lehr-

tätigkeit von Marcantonio Sabellico fest etabliert sind, 

platonische Doppelmannhalblinge in eine bildliche 

Darstellung aufnimmt – mag er sie nun selbst malen oder 

als Auftraggeber hineinreklamieren – und daher gemäß 

Platons unübersehbar zentralem Motiv wissentlich auf 



SEITE 28

die Anziehung zwischen Männern anspielt, kann er gar 

nicht umhin, diese als homosexuelle Männer positiv 

wahrzunehmen – freilich wird er sich hüten müssen, 

seinen Standpunkt allzu offensichtlich zu dokumentieren, 

weil Homosexualität in seiner eigenen Lebensrealität im 

Gegensatz zu jener Platons empfindlich bestraft wird. 

Und wer die Aristophanesrede im Symposion gelesen hat 

und daher die Doppelmannhalblinge anhand des rück-

schauenden Kopfes des linken Grisaillemannes in Basai-

tis Gemälde erkennt, kann gleichermaßen nicht umhin, 

die bildlich chiffrierte Botschaft der freundlichen Akzep-

tanz homosexueller Kontakte seitens des Bilderfinders 

zu verstehen.

Wie können wir uns die Genese dieses einzigartigen 

Werkes vorstellen? Sicherlich kam der gedachte Huma-

nist nicht mit einer fertigen Skizze in Basaitis Werkstatt, 

legte diese auf den Tisch und sagte: »Marco, bitte mal 

mir das, alles farbig, bis auf diese beiden Figuren!« Da-

gegen sprechen die tastende Herangehensweise bei der 

Ausführung und die vielen Änderungen während des 

Malprozesses, die wir der Infrarotreflektographie und 

der technologischen Analyse entnehmen (siehe oben das 

Kapitel Komposition). Da der linke Grisaillemann über 

die fertige Säule gemalt ist, dürften die für die Gesamt-

aussage des Gemäldes so wichtigen Doppelmannhalblin-

ge erst spät und vielleicht als letzte den Bildraum betreten 

haben. Vielleicht war Basaiti selbst der Bilderfinder und 

entwickelte das Gemälde langsam in eigener Regie: Wenn 

er griechischer Herkunft war und eine exzellente huma-

nistische Ausbildung genossen hatte, wäre ihm die Kon-

zeption der Darstellung zuzutrauen.85 Hier fehlen einfach 

Quellen zu seinem Werdegang. War das Gemälde hinge-

gen ein Auftragswerk, ist der späte Auftritt der Doppel-

mannhalblinge erklärungsbedürftig, und man könnte 

darin vielleicht eine autoprotektive Strategie erkennen. 

Wenn der Bilderfinder den Maler zunächst mit löblicher 

Evangelienszene und unverdächtigem Architekturrahmen 

beauftragte und erst kurz vor der Vollendung und dem 

Verschwinden des fertigen Bildes in seinem Privatissi-

mum die Grisaillemänner hinzusetzen ließ, dann ver-

kürzte er damit sein Risiko, jemandem, der es in der 

Werkstatt sah, über rückschauende Köpfe und paradoxe 

Ohren Rechenschaft ablegen zu müssen. Das sind natur-

gemäß müßige Spekulationen. Wir wissen derweil nichts 

über die historische Genese der Berufung, nichts über 

deren Provenienz vor der Inventarisierung in der Samm-

lung von Bartolomeo della Nave im Jahre 1636,86 und 

85	 Das ist nicht undenkbar. Der Maler und Kupferstecher Giulio Campa-
gnola (ca. 1482–1516/18) z.B. stammte aus einer Humanistenfamilie 
und lernte als Kind bereits Latein, Griechisch und Hebräisch; siehe 
Antonio Carradore, Giulio Campagnola, un artista umanista, in: 
Venezia Cinquecento XX, 40/2, 2010, 55–134.

86	 Vgl. Ferino-Pagden & Odlozil 2009 (zit. Anm. 2), 219.

wir wissen nicht einmal, ob Basaiti selbst in den tieferen 

Sinn seines Werkes eingeweiht war. Ausschließen können 

wir beim aktuellen Stand der Basaiti-Forschung ebenfalls 

nichts. Nutzen wir also den in der Kunstwissenschaft gut 

eingeführten Begriff »Bilderfinder«, der sowohl für Auf-

traggeber als auch für Maler gelten kann.

Nicht auszuschließen ist auch ein scherzhaftes Mo-

ment in der so erstaunlichen Komposition. Die erhalte-

nen Komödien des Aristophanes sind für ihre ätzenden 

Wortspiele in sexualibus und speziell auch in homosexu-

alibus berühmt, und jegliche ernsthafte Interpretation 

eines bizarren und in der griechischen Überlieferung 

sonst nicht belegten Mythos, den Platon ausgerechnet 

dem Aristophanes in den Mund legt, mag dem Bilderfin-

der als ohnehin fragwürdiges Unterfangen erschienen 

sein. Allein die Assoziation mit Aristophanes provoziert 

Vorstellungen von Windbeuteleien aller Arten bei einem 

Kenner und Liebhaber von dessen Dramen.

Ein irritierendes Detail, das durch die Alterung und 

zunehmende Transparenz der Farbschichten im Laufe 

der vergangenen fünf Jahrhunderte herausgeapert ist, 

verweist tatsächlich auf das Spiel mit durchaus pikanten 

Gedanken in der vorbereitenden Phase der Grisaillemän-

nergenese und nährt Zweifel an der allzeit hermelinoiden 

Lauterkeit des Malers und/oder des Bilderfinders. An 

der rechten Säule erkennt man mit freiem Auge eine 

durchscheinende Unterzeichnung,87 den Kontur einer 

zweiten, viel klobiger skizzierten Hand (Abb. 20): Der 

rechte Grisaillemann umgriff seine Säule ursprünglich 

eine Handbreit weiter unten und streckte dabei wohl 

seinen Mittelfinger aus (es ist nicht ganz klar zu 

87	 Vgl. Ibid., 223.

Abb. 20: Marco Basaiti, Berufung der Söhne des Zebedäus, Detail: 
Unterzeichnung der Hand



SEITE 29

erkennen, ob unter diesem ausgestreckten Finger noch 

zwei oder drei Finger an der Säule liegen, aber oberhalb 

scheint eindeutig ein weiterer nicht ausgestreckter Finger 

durch, der dann nur der Zeigefinger sein kann). Diese 

noch heute gebräuchliche obszöne Geste, die dem Ad-

ressaten anale Penetration ankündigt, ist in Antike und 

Renaissance gut belegt und gemeinhin verstanden 

worden.88

Diese anstößige Hand wurde freilich sorgfältig über-

malt und durch eine unverdächtige ersetzt, aber der 

rückschauende Kopf und das seltsame Ohr des linken 

Grisaillemannes blieben trotz ihrer anatomischen Anstö-

ßigkeit unverändert: Offenbar sind sie für das Gemälde 

und dessen Sinn essentiell.

Ein unkonventionell denkender Humanist ließ hier 

ein Ergebnis seiner Gelehrsamkeit durch eine nur mit 

Literaturkenntnis auflösbare, Aufmerksamkeit erregende, 

aber nicht erzwingende Anspielung in ein kostbares Bild 

malen bzw. malte dieses selbst: ein Zeichen der inneren 

Verbindung zwischen Ficinos transzendenter Interpreta-

tion eines burlesken, durch Platons Urheberschaft ge

adelten Mythos und der Evangelienszene von der Beru-

fung. Für ihn und wohl auch für seine gelehrten Freunde 

wird dieses Rätsel im »Betrachterraum« des Bildes, der 

die realitätskonforme Aedicula mit utopischer Schwärze 

umgibt, zum philosophisch-theologischen Manifest 

88	 Stellvertretend für zahlreiche Kommentatoren und Lexikographen der 
Renaissance sei hier Erasmus von Rotterdam zitiert, der in seinem 
Adagium 2, 372 einige antike Belegstellen versammelt (Erasmi Rotero-
dami Adagiorum Chiliades tres, ac centuriae fere totidem, Venedig 
[Aldus Manutius] 1508, fol. 148v): »Medium ostendere digitum. Medio 
item digito porrecto supremum contemptum significabant. Martialis. 
Atque illi digitum porrigeret medium. Nam hunc digitum Martialis 
impudicum uocat. Ostendit digitum, sed impudicum. Persius. Infamem, 
Infami digito & lustralibus ante saliuis. Huc arbitror pertinere, quod 
apud Laertium Diogenes ut alibi diximus hospitibus quibusdam De-
mosthenem uidere cupientibus, non indice digito, sed medio porrecto 
demonstrauit, parum uirum innuens & effoeminatum. Ac paulo post 
eodem in loco satis indicat porrectione digiti medii quippiam obscoe
num significari, cum ait insanos haberi, qui medium porrigant digitum, 
qui indicem, non item. Itaque eodem in carmine duobus adagiis extre-
mum contemptum indicauit Satyricus. Mandaret laqueum & medium 
ostenderet unguem. Elegantius fiet utrunque si longius detorqueatur. 
Vt philosophicis praeceptis laqueum mandes, tu tuo uiuito more. Et 
Theologorum decretis, medium unguem ostendunt, id est plane con
temnunt ridentque.« (Den Mittelfinger zeigen. Durch den ausgestreck-
ten Mittelfinger deuteten sie höchste Verachtung an. Martial [2, 28, 2]: 
»Und würde ihm den Mittelfinger entgegenstrecken.« Denn diesen 
Finger nennt Martial [6, 70, 5] den unkeuschen. »Er zeigt ihnen den 
Finger, aber den unkeuschen.« Persius [2, 2, 33] nennt ihn den berüch-
tigten: »Mit berüchtigtem Finger und läuterndem Speichel.« Hierher 
scheint auch folgende Überlieferung des Laertios [6, 34] zu gehören: 
Diogenes, wie wir schon anderswo gesagt haben, zeigte einigen Frem-
den, die Demosthenes sehen wollten, diesen nicht mit dem Zeigefinger, 
sondern mit dem ausgestreckten Mittelfinger, womit er andeutete, er 
sei wenig männlich und verweiblicht. Und kurz darauf gibt er an der-
selben Stelle einen ausreichenden Hinweis, mit der Mittelfinger
streckung werde etwas Obszönes angezeigt, indem er sagt, jene seien 
wahnsinnig, die den Mittelfinger ausstrecken, die den Zeigefinger 
ausstrecken aber nicht. Und so erweist der Satiriker [Juvenal 10, 53] in 
einem Gedicht mit zwei Sprichwörtern äußerste Verachtung. »Er [sc. 
Demokritos] würde ihr [sc. Fortuna] den Strick senden und die Mittel-
kralle zeigen.« Eleganter werden beide, wenn man sie weiter abwandelt. 
Um philosophischen Lehren den Strick zu senden, sollst Du nach 
Deiner Weise leben. Und den Dekreten der Theologen zeigt man die 
Mittelkralle, das heißt: man verachtet und verlacht sie einfach.)

– vielleicht mit einem aristophaneisch-humorvollen 

Augenzwinkern, vielleicht mit Ironie und Bitterkeit – und 

zum Dokument der Selbstverankerung in der antiken 

Kultur. Erörterte er dieselben Zusammenhänge in Wort 

oder Schrift, würde das wegen der homoerotischen Kon-

notationen damals mit Sicherheit zu Problemen führen. 

Bei einem nonverbalen Bild hingegen hat er mehrere 

Möglichkeiten, den Sinn zu vernebeln: Fragt jemand, 

dem er nicht vertraut, was das Detail mit dem rückschau-

enden Kopf bedeuten solle, kann er auf Dantes Wahr

sager verweisen oder generell auf die bewohnten Archi-

tekturrahmen in niederländischen Vorbildern, kann sich 

auf Grottesken, Fabelwesen und allerlei damals beliebte 

Parerga89 berufen und zur Not sogar die anatomische 

Ungeschicklichkeit des Malers beklagen.

Hinsichtlich der individuellen Andacht kommt noch 

ein weiterer Aspekt dazu. In Ficinos Interpretation geht 

es um den Aufstieg der Seele zum Göttlichen und um die 

Loslösung vom Irdischen. Auch dieses Motiv findet sich 

im gemalten Rahmen, wenn man es so sehen will. Der 

rechte Grisaillemann mit seiner neuen Gestalt, die ihm 

episodischen Liebeserfolg und Lustgewinn ermöglicht, 

löst sich ja gerade von seiner Säule und schickt sich an 

befreit (und vielleicht in postkoitaler, ganz unanimalisch- 

untrister Dankbarkeit?) vom Sockel zu steigen: Hier mag 

assoziativ die Erlösung mitschwingen.

Ganz anders agiert der linke Grisaillemann, der unter 

großer Muskelanspannung seine Säule innig umarmt, 

sich fest anklammert und nicht willens scheint, sich von 

der irdischen Materie zu trennen. Im Gegensatz zum 

rechten ist er, wie sein Kopf erweist, von Apollon noch 

nicht in einen »modernen« Menschen umoperiert worden 

und sehnt sich verzweifelt nach seinem zweiten Halbling, 

ruft nach ihm mit offenem Mund und voller Schmerz.

Durch seine »Unfertigkeit« erklärt sich schließlich 

auch die eingangs bereits erwähnte irritierende Position 

seines gespitzten, auf Antwort hoffenden Ohres: Sein 

Hinterkopf ist nämlich nicht von der Säule optisch ver-

deckt, wie man auf den ersten Blick glaubt, sondern 

schlichtweg inexistent, denn dort befand sich kurz zuvor 

noch ein zweiter Vorderkopf mit dem Gesicht seines 

verlorenen Partners (eine gute Vorstellung seiner »ur-

sprünglichen« Anatomie gibt Passeris Medaille, vgl. Abb. 

17 & 18). Die Säule verschließt provisorisch die offene 

Wunde des halbierten Schädels sowie des sezierten Tor-

sos und fungiert auch in rettungsmedizinischer Hinsicht 

89	 Generell zum Thema der ergötzlichen und mitunter skurrilen Zutaten 
und vermeintlichen Nebensächlichkeiten in der Renaissancekunst 
siehe Degler 2015 (zit. Anm. 21). Basaitis Grisaillemänner hätten sich, 
solang sie unerklärt und nur »befremdliche steinerne Wesen« (Ferino 
& Odlozil 2009 [zit. Anm. 2], 215) waren, in diese Sammlung gut 
eingefügt, kommen darin aber nicht vor. Mit ihrer Identifizierung als 
platonische Doppelmannhalblinge allerdings sind sie nun tatsächlich 
den Erga, nicht den Parerga zuzurechnen.



SEITE 30

als temporäres Surrogat für den Zurückersehnten. Durch 

das räumlich »unmöglich« wirkende Ohr evoziert der 

Bilderfinder auf sehr subtile und ingeniöse Weise das 

konkrete Fehlen des Hinterkopfs im Bild und damit zwei 

elementare Motive des Mythos: einerseits die ehemalige 

janusartige Kopfgestalt der Doppelmänner und anderer-

seits den grausamen Schnitt, die Trennung, die Halbheit 

– all das Unglück, das laut Platon der zornige Zeus der 

Menschheit angetan hat und das Apollon mit seinem 

ärztlichen Eingriff nur oberflächlich zu behandeln ver-

mag. Diese Erklärung – ein ikonographisches Argumen-

tum ex nihilo – ist die einzig plausible für diesen so au-

ßergewöhnlich gemalten Kopf, denn wäre hier einer Figur 

mit normaler Anatomie »der Hals umgedreht« worden, 

so wie Dantes Propheten im Inferno, dann hätte jeder 

kompetente Maler auch deren Ohrmuschel hinter der 

Säule verschwinden lassen.

Und da wir aus Platons Mythos die Reihenfolge der 

am Menschenkörper vorgenommenen Umgestaltungen 

kennen, wissen wir auch ungeschaut, wo sich die Geni-

talien des linken Grisaillemannes befinden: nicht an der 

Säule, dort, wo wir sie aufgrund der Haltung seiner Arme 

und Beine vermutet haben, sondern seinem Antlitz gleich 

an ihrer ursprünglichen rückwärtigen Stelle – nach au-

ßen, in die Dunkelheit gewandt, aber vom Licht des zur 

Operation herbeieilenden Heil- und Sonnengottes bereits 

hell beleuchtet.

Philologisches Postscriptum

Am Ende dieses Beitrags möchte ich noch wortbasierte 

Argumente besprechen, die meiner Ansicht nach die 

These zusätzlich stützen. Sie stammen aus Platons Er-

klärung der Konsequenzen des Mythos (Symp. 193a), 

kurz nach der oben zitierten Passage: »Und es steht daher 

zu fürchten, wenn wir uns nicht gesittet betragen gegen 

die Götter, daß wir dann von Neuem zerspaltet werden, 

und so von Ansehen herumlaufen müssen, wie die auf 

den Grabsteinen ausgehauenen Reliefs, mitten durch die 

Nase durchgesägt wie halbirte Marken.«90 Ficino über-

setzt den Satz so: »Verendum est preterea ne si minus 

modesti quam deceat in deos simus iterum diuidamur 

talesque efficiamur / quales / qui in columnis figurantur / 

nares secti euadamus similes tenuissimorum quorundam 

animalium que lispe uocantur.«91

Diese Grabsteinreliefs lauten im Original »οἱ ἐν ταῖς 

90	 Platon & Susemihl 1855 (zit. Anm. 31), 325. Im griechischen Original 
(Symp. 193a), zitiert nach der Edition des Musurus (1513, 249–250): 
»φόβος οὖν ἔνεστιν, ἐὰν μὴ κόσμοι ὦμεν πρὸς τοὺς θεούς, ὅπως μὴ καὶ αὖθις 
διασχισθησόμεθα. καὶ περίιμεν ἔχοντες ὥσπερ οἱ ἐν ταῖς στήλαις καταγραφὴν 
ἐκτετυπωμένοι διαπεπρισμένοι κατὰ τὰς ῥῖνας γεγονότες ὥσπερ λίσπαι.«

91	 Ficino 1491, fol. 153r.

στήλαις καταγραφὴν ἐκτετυπωμένοι«, wörtlich »die auf den 

Grabmälern als Abbild Herausgehauenen«, und gemeint 

sind Profilportraits in Relief. Ficino übersetzt »Stelen« 

aber nicht ausdrücklich als Grabsteine (man könnte »mo-

numenta«, »sepulchra«, »cippi« oder einfach »lapides« 

erwarten), sondern unspezifisch als »columnae«:92 »Säu-

len«; wörtlich übertragen: »so wie die an ihren Nasen 

Auseinandergeschnittenen, die an Säulen dargestellt 

werden«. Säulen und an diesen Dargestellte finden sich 

unübersehbar in unserem Gemälde: eben die Grisaille-

männer. Der linke ist tatsächlich im Profil wiedergegeben; 

freilich verläuft die Schnittebene bei ihm nicht durch die 

Nase, sondern antlitzparallel quer durch den Schädel, weil 

er ja als rezenter Schnittling noch keinen eingesichtigen 

»modernen« Normalkopf hat (wie an dieser Stelle vom 

Sprecher im Symposion bereits vorausgesetzt), sondern 

einen frischhalbierten Doppelkopf. Erst die befürchtete 

neuerliche Halbierung (nämlich dann Viertelung) würde 

ihm sekundär jene Gesichtshälfte nehmen, die man im 

Bild nicht sieht, dazu die gesamte dazugehörige Körper-

hälfte, und er könnte sich nicht an die Säule klammern, 

sondern nur mehr auf einem Bein herumhüpfen.

Auch bei Leone Ebreo finden wir in der Übersetzung 

dieser Stelle Säulen statt Grabsteine, aber obendrein das 

italienische Wort »dipingere«, das immer »malen« oder 

»zeichnen« bedeutet und das niemand mit in Stein ge-

hauenen Reliefs assoziieren würde (ed. 1535, fol. 81v): 

»come gl’huomini dipinti ne le colonne à mezzo viso«, 

wörtlich: »wie die Menschen, die mit halbem Gesicht an 

die Säulen gemalt sind«.93 Beförderten diese Übersetzun-

gen die Bildidee, die beiden Grisaillemänner an Säulen 

eines Architekturrahmens zu malen, der als Aedicula 

eine bei antiken Grabmälern häufig anzutreffende Form 

annimmt?

92	 Diese Übersetzung bietet freilich auch das Ficino sicherlich bekannte 
griechisch-lateinische Lexikon von Giovanni Crastone (ca. 1420–1498), 
Dictionarium graecum cum interpretatione latina, Mailand (Bonus 
Accursius Pisanus) s.a. (nicht nach 1478, Hain 5812), s.v.: »στήλη. ης. 
ἡ. columna. statua. gades. columna quae fiebat sepulchris. cippus. ti-
tulus.« (Säule, Statue, Gades [heute: Cádiz; gemeint sind die »Säulen 
des Herakles«, die Felsen der Meerenge von Gibraltar], die auf Grab-
mälern aufgerichtete Säule, Grabstein, Grabinschrift.)

93	 Ein Bezug zu Malereien (»dipinture«) findet sich auch in den Asolani, 
allerdings im Rahmen der Argumentation direkt nach der Paraphrase 
des Kugelmenschenmythos, nicht konkret in der Übersetzung der 
Passage zu den Grabreliefs. Bembo 1515, fol. 59r: »Se io così ti fauel-
lassi; che mi risponderesti tu o Perottino? Perauentura quello istesso; 
che io pur hora d’intorno a tuoi miracoli ragionando ti rispondea: cio 
è, che questi sono giuochi de gli huomini, dipinture & fauole & loro 
semplici ritrouamenti piu tosto & pensamenti, che altro. Non sono 
queste dipinture de gli huomini, ne semplici ritrouamenti o Perottino: 
La natura istessa parla & ragiona questo cotanto, che io t’ho detto, 
non uerun huomo.« (Wenn ich Dir das erzählen würde: Was würdest 
Du mir antworten, o Perottino? – Vielleicht dies, was ich Dir jetzt 
hinsichtlich Deiner Wunder geantwortet habe: Das alles sind Spiele-
reien von Menschen, Malereien und Märchen und vielmehr einfache 
Erfindungen von ihnen und Gedanken als anderes. – Keineswegs sind 
das Malereien von Menschen und auch nicht einfache Erfindungen, o 
Perottino: Die Natur selbst spricht und argumentiert das alles, was ich 
Dir gesagt habe, nicht irgendein Mensch.)



SEITE 31

Wie bereits eingangs erwähnt, erinnert die Form der 

Architektur im Bild stark an die Aediculae im Innenraum 

des Pantheons in Rom (vgl. Abb. 3 & 4), das seit den 

mittelalterlichen Einlagerungen von Märtyrergebeinen 

(daher nebst »Sancta Maria Rotunda« auch der Name 

»Sancta Maria ad Martyres«) als Grablege par excellence 

galt und nur wenige Jahre nach der Entstehung unseres 

Gemäldes Raffaels Leichnam aufnehmen sollte. Liegt in 

der Assoziation mit der Rundform dieses berühmten 

Raumes ein raffinierter Hinweis des Bilderfinders auf die 

in Platons Vorstellung runden Kugelmenschen? »Sancta 

Maria Rotunda« hieß damals ja auch der runde Vesta

tempel in Tivoli, der vielleicht die Inspiration zum an-

fangs gezeichneten, dann nicht gemalten, aber in der 

Infrarotreflektographie noch erkennbaren Bukranienfries 

unter dem Tympanon bot (vgl. oben das Kapitel Kompo-
sition mit Abb. 7 & 9). Ficino verwendet jedenfalls so-

wohl in seiner Übersetzung als auch in seinem Kommen-

tar bei der Beschreibung der Kugelmenschen das Adjektiv 

»rotundus«.94

94	 Ficino 1491, fol. 137r (Kommentar de amore): »Preterea integra erat 
cuiusque hominis species / atque rotunda […]« (Außerdem war das 
Aussehen jedes Menschen unversehrt und rund.); fol. 152v (Überset-
zung): »Preterea tota cuiusque hominis species erat rotunda […].« 
(Außerdem war das ganze Aussehen jedes Menschen rund.) In Platons 
Original lautet die Stelle (Symp. 189e, nach Musurus, ed. 1513, 248): 
»ἔπειτα ὅλον ἦν ἑκάστου τοῦ ἀνθρώπου τὸ εἶδος στρογγύλον.« Zur mög-
lichen Bedeutungsauffassung des Adjektivs als »zylindrisch«, das zu 
den Tempeln passen würde, siehe die Diskussion bei Manuwald 2012 
(zit. Anm. 30), 92, Anm. 11, mit weiterer Literatur. Wenn man in der 
Suda nachschlägt, die Ficino, wie wir gleich sehen werden, zu den 
»Lispai« verwendet hat, dann findet sich dort nur die metaphorische 
Bedeutung für »treffende Worte«, nicht aber die eigentliche geometri-
sche; freilich mit einem Zitat aus einer echten Aristophanes-Komödie: 
Suida, Venedig (Aldus Manutius) 1514, s.v.: »Στρογγύλοις ῥήμασι. 
πιθανοῖς, ἢ πανούργοις. ἀριστοφάνης· ἐς τάχος παίει· ξυνάπτων 
στρογγύλοις τοῖς ῥήμασι.« (Mit runden Worten: überzeugenden oder 
ausgefuchsten. Aristophanes [Acharner 686]: Rasch schlägt er zu und 
setzt fort mit runden Worten.) Wenig hilfreich für Kugelmenschen ist 
auch das Dictionarium des Crastonus (zit. Anm. 92), wo man s.v. liest: 
»στρόγγυλος. ου. ὁ. rotundus. tendens in acutum. sicut pinna restrictus.« 
(einer, der rund ist, zum Spitzen tendierend, wie eine Feder/Flosse/
Mauerzinne zusammengezogen/verengt.) Hier dürfte die Vorstellung 
einer spitz zulaufenden Kuppel, jedenfalls eines Gebäudes vorliegen, 
denn das für die Renaissance-Verwendung des lateinischen Wortschat-
zes unentbehrliche Dictionarium des Ambrosius Calepinus (ca. 
1440–1509) – ich verwende die Edition Venedig (Petrus Liechtenstein) 
1509 – bietet s.v. Pinna nebst Federn auch: »Pinna etiam acutum si
gnificat. vnde & pinnae murorum id est summitates.« (Pinna bedeutet 
auch etwas Spitzes/Hohes, daher auch die Pinnae von Mauern, nämlich 
die höchsten Mauerränder), während der Eintrag s.v. Pinnaculum 
kurioserweise mit der Formulierung »in acumen tendens« die Über-
setzung des Crastonus von στρόγγυλος fast wörtlich aufzunehmen 
scheint: »fastigium & summitas aedificij in acumen tendentis siue quod 
veteres pinnam acutum dicebant. Vnde bipennis securis quae vtrinque 
aciem habet siue quod pinnaculis addi pinna consueuit. quae facili 
motu ventorum indicet flatum. quod genus nunc penniculum dicitur.« 
(Der Giebel und der höchste Teil eines zu einer Spitze tendierenden 
Gebäudes. Oder weil die Alten etwas Spitzes Pinna genannt haben. 
Daher die Doppelaxt, ein Beil, das beidseitig eine Schneide hat. Oder 
weil man eine Wetterfeder auf einen Giebel zu setzen pflegte, die leicht 
in Bewegung zu versetzen ist und das Wehen des Windes anzeigen 
soll. Diese Art wird jetzt Penniculum genannt.)

	 Die zu Basaitis Zeit maßgeblichen Lexika, in denen der Bilderfinder 
Platons Begriff στρόγγυλος nachschlagen konnte, geben also keinen 
Hinweis auf eine Kugel, und dessen lateinische Übersetzung »rotun-
dus« wird mit einer Art Kuppel assoziiert, was eher für die zylindrische 
Form spricht. Non liquet. Wie man sich in der Renaissance die Kugel-
menschen vorgestellt hat, nämlich (wenigstens in diesem Fall) 

Sollen wir dann auch die Marmorintarsien darstellen-

den dunkelroten Kreise auf den Säulenbasen und im 

Tympanon als hilfwillige Hinweise verstehen? Wurden 

im Gemälde absichtlich Spuren der Rundheit ausgelegt, 

die uns zu den Kugelmenschen führen sollen?

Sind das nur Zufälle, die in einer pandechetischen 

und interpretationslustigen Phantasie ein synaptisches 

Feuerwerk vergnügter Anamnesis auslösen, oder viel-

leicht doch, um es mit Bembos Perottino95 zu sagen, 

sorgfältig und bedacht ausgeführte »Spielereien von 

Menschen, Malereien und Märchen und vielmehr einfa-

che Erfindungen von ihnen und Gedanken als anderes«, 

nunmehr aber ins Positive und Kunstvolle gewandt, als 

semantische Tentakel in eine liberalere Zukunft, in der 

das Gemälde verstanden werden soll?

Interessant ist auch Ficinos Übertragung des seltenen 

Begriffs »Lispai« in dieser Platon-Passage (Symp. 193a), 

worunter man zerbrochene Erkennungszeichen oder 

»Halbmarken« versteht: Wenn ein persönlich Unbekann-

ter, etwa ein empfohlener Gast, bei der Ankunft den 

passenden zweiten Teil vorweist, gilt dadurch seine 

Identität als bestätigt. Ficino aber scheint den Begriff 

und die Vorstellung, die bereits kurz zuvor mit anderen 

Worten in der Aristophanesrede vorgekommen ist,96 nicht 

zu kennen und übersetzt merkwürdig: »similes tenuissi-

morum quorundam animalium que lispe uocantur«, 

wörtlich: »ähnlich gewissen sehr dünnen/zarten Lebe-

wesen, die Lispai genannt werden«. Er bezieht sein 

Wissen offenbar aus der Suda, der grundlegenden, im 10. 

Jahrhundert zusammengetragenen byzantinischen Enzy-

klopädie,97 in der sich unter dem Lemma »λίσπη« nebst 

Bemerkungen zur Akzentuierung des Wortes folgende 

Erklärung findet:98 »ἡ τετριμμένη καὶ λεία, οἱ δὲ, θηρίδιον 
λεπτὸν σφόδρα«, wörtlich: »etwas Abgeriebenes und 

Glattes, manche [meinen]: ein äußerst dünnes/zartes 

Tierlein/Wesen«,99 und das entspricht doch sehr gut 

keineswegs kugelförmig, aber auch nicht streng zylindrisch, sondern 
humanoid, zeigt die bereits genannte Medaille des Marco Antonio 
Passeri (Abb. 17 & 18). Das römische Pantheon (»Sancta Maria 
Rotunda«) ist jedenfalls das antike Kuppelgebäude par excellence, und 
es gibt interessanterweise eine lexikalische Assoziationskette von 
Platons griechischem Kugelmenschen-Adjektiv über dessen lateinische 
Übersetzung bei Crastonus und die Erklärung bei Calepinus zur klas-
sischen Kuppelform.

95	 Siehe das Zitat in Anm. 93.
96	 An dieser Stelle (Symp. 191d) verwendet Platon die Worte »ἀνθρώπου 

σύμβολον« (bei Musurus, ed. 1513, 249: »ἀνθρώπου ξύμβολον«), was 
Ficino (ed. 1491, 153r) frei als »dimidium hominis« übersetzt.

97	 Ausführliche Interpretationen der Suda-Einträge mit Quellenangaben, 
englischer Übersetzung und weiterführenden Anmerkungen bietet das 
SOL-Project, Suda On Line, URL: http://www.cs.uky.edu/~raphael/
sol/sol-html/ (letzter Zugriff: 14.4.2024). Die hier interessierenden 
Lemmata sind unter den Adler-Nummern lambda 603 und lambda 604 
zu finden.

98	 Suda 1514, s.v.
99	 Die für Platons Textstelle einzig zutreffende und aus dem dortigen 

Zusammenhang eigentlich gut erkennbare Bedeutung ist natürlich 
eine andere: Λίσπαι sind eben die Erkennungsmarken, die in der mir 
vorliegenden Suda-Edition von 1514 (im Gegensatz zum modernen 
Suda-Text; Ficino aber benutzte eine Handschrift, da die Editio 

http://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-html/
http://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-html/


SEITE 32

unseren ganz zart und nebulos, weiß in grau gemalten 

Gestalten an den Säulen. Vielleicht haben sowohl diese 

erstaunliche Übersetzung Ficinos als auch die Grabstein- 

Säulen bei Ficino und Leone Ebreo den Bilderfinder 

zusätzlich inspiriert, diese Lispai just als Grisaillen an 

einer pantheonoiden Aedicula zu malen oder malen zu 

lassen: als mysteriöse Wesen an antiken Bildwerken, als 

lichte Geister des platonischen Altertums, die sich aus 

guten – oder genauer: schlechten – Gründen in einer 

Umwelt von homophoben Dunkelmännern nur denen 

gern zu erkennen geben, die mit offenen Augen und 

offenen Herzen sie aufsuchen.

princeps von Demetrios Chalkokondyles erst 1499 in Mailand publi-
ziert wurde) erst im nächsten Lemma, das mit »Λίσποι, καὶ οἱ τὰ ἰσχία 
λεπτοί« (Lispoi [nennt man] auch jene, die hinsichtlich ihrer Hüften 
schmal sind) beginnt, genannt und im übernächsten (dem dann zweiten 
Lemma Λίσποι) als in der Mitte durchgesägte und perforierte Astragaloi 
(Knochen) beschrieben werden. Hier finden sich aber auch noch wei-
tere Begriffe: λισπόπυγοι, erklärt als »οἱ λεῖοι τὴν πυγήν« (die hinsicht-
lich ihres Hintern zart/glatt sind), und eine weitere Erklärung der 
Lispai: Das Wort sei auch ein Epitheton der Athener, die als Seefahrer 
beim Rudern viel Zeit sitzend verbringen müssen und daher ἀπόγλουτοι 
seien, was man sinngemäß vielleicht als »kleinhintrig« oder »glatt
hintrig« übersetzen kann. Laut anderer Meinung, so berichtet der 
Lexikograph, hießen die Athener aber so wegen Theseus, der mit 
Peirithoos in die Unterwelt hinabgestiegen und von Persephone zu-
sammen mit seinem Freund an einen Felsen gebannt worden sei. Als 
Herakles hinabstieg, um den Kerberos heraufzuholen, und die Erlaub-
nis der Göttin dazu erhielt, habe er Theseus vom Felsen losgerissen, 
und dabei sei ein Stück von dessen Hinterbacken zurückgeblieben. 
Dieser Mythos ist in der Antike und in der Renaissance wohlbekannt. 
Das Adjektiv ὑπόλισπος (»ein wenig glatt«) verwendet Aristophanes 
in den Rittern (v. 1368) in derbem Zusammenhang mit abgeriebenen 
Hinterbacken von Seeleuten. Zum obszönen Witz dieser Stelle siehe 
Hans Licht, Sexual Life in Ancient Greece, London 1936, 232–233. 
Im Scholion zu diesem Vers (die Kenntnis der Aristophanes-Scholien 
ist zu Basaitis Zeit sicher vorauszusetzen, da Musurus sie 1498 bei 
Aldus in Venedig herausgegeben hatte) wird als Erklärung ebenfalls 
der Herakles-Theseus-Mythos berichtet.

	 Recht evokativ ist die Übersetzung des Begriffes Lispai von Giovanni 
Crastone im Dictionarium (zit. Anm. 92), s.v.: »λίσπαι. ὁι. λίσποι. di-
cuntur qui habent nates graciles.« (Lispai oder Lispoi werden jene 
genannt, die zarte Hinterbacken haben.) Wörtlich dieselbe Überset-
zung begegnet bei Girolamo Aleandro (1480–1542) in dessen Lexicon 
graeco-latinum, multis et praeclaris additionibus locupletatum, Paris 
1512, s.v. In beiden Lexika ist außer dieser somatischen Bedeutung, 
die weniger auf die λίσπαι denn auf die λισπόπυγοι der Suda zurückgeht, 
keine andere erwähnt, insbesondere nicht die für Platons Symposion 
allein zutreffende Bedeutung als teilbare Erkennungsmarke. Ob Ficino 
oder Humanisten zur Zeit Basaitis, die diese indispensablen Lexika 
konsultierten, zwischen zarten Hinterbacken und homoerotischen Inter
essen eine Verbindung sahen, wird kaum mehr seriös zu eruieren sein.

An meine Studiencollegin

ein Epigramm der Chloris

Liebe Peri, die Du zur Nachtzeit wundersame Kunst

katzglücklich mit mir erforschst, maunz nicht!

Die Rinder hat der Maler selbst schon getilgt,

und nie wird es irgendetwas an edelnährender Kunst 

geben, das in unsere Schüsserln fällt.

AD MORVM & STVDIORVM COLLEGAM

CHLORIDIS EPIGRAMMA

NOCTVRNO PERI MIRAM FELICITER ARTEM

QVAE LVSTRAS MECVM TEMPORE CARA FAVE

ABSTVLIT IPSE BOVES PICTOR NOSTRA INQVE CATILLA

ALMAE ALIQVID NVMQVAM QVOD CADAT ARTIS ERIT



SEITE 33

Abbildungsnachweis:
KHM-Museumsverband: Abb. 1, 6–8, 10–13, 15–17, 19, 20

Public domain, Carole Raddato from Frankfurt, Germany: Abb. 9

Public domain, Gary Todd from Xinzheng, China: Abb. 3

Public domain, Digitalisat der Universität Heidelberg, https://doi.org/10.11588/diglit.1691: Abb. 4

Public domain, Digitalisat der Universität Sydney, https://sydney.primo.exlibrisgroup.com/discovery/fulldisplay?-

docid=alma991005063059705106&context=L&vid=61USYD_INST:sydney&search_scope=MyInst_and_CI&isFr-

br=true&tab=Everything&lang=enIncunabula 97.1: Abb. 14 

Impressum
Medieninhaber: KHM-Museumsverband

Lektorat: Ramona Heinlein

Graphik: Rita Neulinger

Bildbearbeitung: Jakob Gsöllpointner

© 2024 KHM-Museumsverband

Alle Rechte vorbehalten.



SEITE 34

Abstract

In Marco Basaitis Gemälde Berufung der Söhne des 
Zebedäus (signiert und datiert »1515. marcus. baxaitj. .f.«, 

Pappelholz, 124,3 × 80,4 cm, Kunsthistorisches Museum 

Wien, Gemäldegalerie, Inv.-Nr. 116) finden sich an einem 

um die zentrale Evangelienszene gemalten Architektur-

rahmen zwei nur in Weiß und Grau als Grisaillen aus-

geführte männliche Aktfiguren. Auffällig ist dabei der 

anscheinend verkehrt aufgesetzte Kopf des linken 

Grisaillemannes, der einen Hinweis auf Platons Kugel-

menschenmythos im Symposion liefert (siehe die Zusam-
menfassung der Forschungsergebnisse und die ausführ-

liche Argumentation im verlinkten Beitrag). Dieser antike 

und in der Renaissance jedem humanistisch Gebildeten 

bekannte literarische Mythos erklärt den Ursprung der 

Liebe und charakterisiert insbesondere die homosexuel-

len Männer als die edelsten und mannhaftesten. Hier 

liegt das Problem: Als das Gemälde entstand, war im 

Gegensatz zur Antike Homosexualität verboten, weil sie 

als Sünde galt, und wurde strafrechtlich verfolgt.

Wer die Idee zu Basaitis Bild hatte, dessen Konzept 

entwickelte und den platonischen Mythos – und damit 

wissentlich auch die Assoziation mit dem Lobpreis der 

Homosexualität – mit der biblischen Jüngerberufung 

verband, ist derzeit unbekannt. Aber das Thema, das den 

Bilderfinder wohl bewegte, wird aus dieser nur für 

Humanisten dechiffrierbaren Verbindung ersichtlich:  

die Akzeptanz gleichgeschlechtlicher Liebe.

Zusammenfassung der Forschungsergebnisse

Die Identifizierung der bisher rätselhaften Grisaille

gestalten am gemalten Architekturrahmen der inhaltlich 

sonst evangelienkonformen Darstellung der Berufungs-

szene führt zu einer umfassenden Neuinterpretation des 

über 500 Jahre alten Gemäldes. Der linke Grisaillemann 

mit seinem anscheinend verkehrt aufgesetzten Kopf ver-

weist auf Platons Kugelmenschenmythos im Symposion, 

worin die ursprünglichen Menschen als Doppelwesen 

mit zwei januskopfartig in entgegengesetzte Richtung 

blickenden Gesichtern, vier Armen und vier Beinen 

auftreten und von Zeus als Strafe für ihre Aufmüpfigkeit 

in je zwei Halblinge zerschnitten werden, die daraufhin 

in sehnlicher Verzweiflung wieder zueinanderfinden 

wollen. Bevor die Menschen nach dieser Trennung ihre 

endgültige Gestalt erhalten und Gesicht sowie Genitalien 

bauchwärts gedreht werden, gibt es diesem Mythos zufolge 

eine Zwischenphase, in der sie rückwärts schauen.

Im Beitrag wird in schrittweiser Argumentation, die 

sich auf antike, biblische und humanistische Quellen 

stützt (alle sind auch in deutscher Übersetzung zitiert), 

die Identität des linken Grisaillemannes deutlich: Er ist 

ein frisch von seiner Gegenhälfte getrennter Doppel-

mannhalbling, noch mit rückschauendem Gesicht.  

Beim rechten Grisaillemann hingegen, dessen Anatomie 

völlig normal scheint, ist die Operation zum modernen 

Menschen bereits gelungen.

Aus dieser Identifizierung ergibt sich die Interpreta

tion. In Platons literarischem Mythos wird auf diese Zer-

teilung der Kugelmenschen und die daraus resultierende 

Sehnsucht nach dem verlorenen Partner der Ursprung 

der Liebe und des sexuellen Begehrens zurückgeführt – im 

Fall von getrennten Doppelmännern: des homosexuellen 

Begehrens, das edler und mannhafter sei als das hetero-

sexuelle. Da in sonst farbenreiche Gemälde eingebaute 

Grisaillen üblicherweise dazu dienen, der Hauptszene 

eine weitere und vertiefende Verständnisebene hinzuzu-

fügen, gilt es nun, die innere thematische Verbindung 

zwischen Berufungsmythos und Kugelmenschenmythos 

zu fokussieren, die offenbar im Motiv der liebevollen 

Anziehung zwischen den Protagonisten liegt. In beiden 

Mythen geht es ja um Aufhebung des Getrenntseins und 

Zusammenkommen: Im Zentrum des Gemäldes erwählt 

Jesus seine Jünger und beruft sie in seinen engsten Kreis, 

um hinfort mit ihnen zusammenzuleben – hierbei ist 

speziell Johannes interessant, der im Johannesevangelium 

stets als »der Jünger, den Jesus liebte« bezeichnet wird –, 

während außen am Architekturrahmen der linke Doppel-

mannhalbling nach seinem geliebten Partner ruft und  

der rechte seine neue Leiblichkeit entdeckt und sichtlich 

goutiert, mit der er Platon zufolge seine Sehnsucht  

temporär auf sexuellem Wege stillen wird können.

Warum wollte der Bilderfinder just einen Hinweis auf 

Platons Doppelmänner für ein vertiefendes Verständnis 

Karin Zeleny

Der rückschauende Kopf 
Basaitis Berufung der Söhne des Zebedäus 
und Platons Kugelmenschenmythos



SEITE 35

der Jüngerberufung heranziehen? In beiden Mythen wird 

die Anziehung unter Männern zelebriert, wobei im Ge-

gensatz zu den Evangelien im Symposion der Eros offen 

seine Wirkung entfaltet. Die in Basaitis Gemälde vereinte 

Darstellung als chiffrierte, weil skandalöse These zu 

interpretieren, Jesus habe mit Johannes in einer homo

erotischen Partnerschaft gelebt, wäre zwar möglich, aber 

wohl zu kurz gegriffen, denn Platons Symposion wurde 

am Beginn des 16. Jahrhunderts zusammen mit dem 

berühmten, 1484 veröffentlichten Kommentar De amore 

des Florentiner Gelehrten Marsilio Ficino gelesen, der 

Platons Mythos zum religiösen Drama umdeutet: Die 

beiden einander liebenden Halblinge sind darin nicht 

homosexuelle Männer wie im Symposion, sondern gemäß 

Ficinos christlichem Weltbild zwei Lichter, ein göttliches 

anziehendes und ein menschliches angezogenes, durch 

deren Vereinigung die vom Göttlichen getrennte Seele 

wieder heil und ganz wird. Diese Deutung entfernt sich 

zwar sehr weit von Platons Mythos, in dem die beiden 

einander anziehenden Halblinge ebenbürtig der 

Menschenwelt angehören, entspricht aber trefflich  

der nicht-ebenbürtigen Anziehung zwischen dem laut 

christlichem Mythos von einem Gott gezeugten Jesus und 

dem geliebten Menschen Johannes.

Die Verbindung dieser beiden Mythen in Basaitis 

Gemälde wird daher im Lichte von Ficinos eigenwilliger 

und inadäquater Platon-Interpretation zu verstehen sein: 

Im Spezialfall der Anziehung zwischen Jesus und seinem 

Lieblingsjünger Johannes ist Ficinos Umdeutung vertret-

bar. Diente das Gemälde also der postumen Verteidigung 

eines großen Gelehrten? Freilich ist die Gegenseitigkeit 

der Liebe zwischen dem Gottessohn Jesus und einzelnen 

Menschen schon Thema eines Logions im Johannes
evangelium (14, 21): »Wer meine Gebote hat und sie hält, 

der ist es, der mich liebt. Wer mich aber liebt, der wird 

von meinem Vater geliebt werden. Und ich werde ihn 

lieben und mich selbst ihm greifbar machen.«

Auch wenn diese literaturbasierte Erklärung der ein-

zigartigen Darstellung plausibel ist, bleibt das brisante 

Thema der Homosexualität im Raum, das in Platons 

Doppelmännermythos ein zentrales Element ist und 

jedem Humanisten, der je den Originaltext gelesen hat 

und die Grisaillemänner damit assoziiert, bei Betrachtung 

des Bildes sofort in Erinnerung kommt.

Im Beitrag werden die essentiellen Faktoren untersucht, 

die im Rahmen des kulturellen Umfelds in Venedig am 

Beginn des 16. Jahrhunderts zum Verständnis des Gemäl-

des beitragen: die Bedeutung von Grisaillen, die Intoleranz 

gegenüber der Homosexualität, die humanistische Platon- 

Rezeption, der akademische Synkretismus und vier zu 

Basaitis Zeit für jeden Interessierten zugängliche literari-

sche Interpretationen des Kugelmenschenmythos, in denen 

das Thema der Homosexualität allerdings tunlichst 

vermieden wird.

Ob Basaiti selbst die Idee zu seinem Gemälde hatte, 

ob er Platon und Ficino las, ist beim derzeitigen For-

schungsstand zu Biographie und Ausbildung des Malers 

nicht zu beantworten.

Wenn die Idee von einem Auftraggeber stammt, dann 

war dieser wohl ein vielleicht selbst homosexueller Hu-

manist, der sich in sein privates Andachtsbild ein nobles 

und kostbares Manifest der neuplatonischen Gelehrsam-

keit und der Akzeptanz gleichgeschlechtlicher Liebe 

malen ließ. Diese liberale Einstellung in Worten auszu-

drücken wäre in einer Zeit, in der Homosexualität als 

widernatürliches Laster galt und strafrechtlich verfolgt 

wurde, gefährlich gewesen. In einem der Interpretation 

bedürftigen, aber eine solche nicht erzwingenden Bildele-

ment verborgen konnte das nonverbale Zeugnis hingegen 

unbehelligt Jahrhunderte überdauern.

Den Beitrag mit der ausführlichen Argumentation finden 

Sie unter: XY

Die englische Übersetzung finden Sie unter: XY

Inhalt

Forschungsstand und Fragestellung

Komposition

Grisaillen

Anatomie

Der rückschauende Kopf in Dantes Inferno
Der rückschauende Kopf in Platons Symposion
Cautelen

Gleichgeschlechtliche Liebe

Platon-Rezeption

Akademischer Synkretismus

Ein Beispiel für den akademischen Synkretismus in der 

venezianischen Renaissancemalerei:  

Die Drei Philosophen Giorgiones

Zeitgenössische Interpretationen von Platons Kugelmen-

schenmythos: Ficino, Bembo, Equicola, Leone Ebreo

Ficinos Umdeutung und die Berufung

Verknüpfung offener Fadenenden

Philologisches Postscriptum

Medieninhaber: KHM-Museumsverband, Wien

Lektorat: Ramona Heinlein

Graphik: Rita Neulinger

© KHM-Museumsverband


	riga15

