


Karin Zeleny

Der riickschauende Kopf

Basaitis Berufung der Sohne des Zebeddus
und Platons Kugelmenschenmythos

In Marco Basaitis Berufung der Sohne des Zebeddus
(Kunsthistorisches Museum Wien, Gemaldegalerie, Inv.-
Nr. 116, signiert und datiert ».1515. marcus. baxaitj. .f.«)
fallt eine merkwiirdige Zutat ins Auge: ein Architektur-
rahmen mit Grisaillefiguren, die mit der zentralen neu-
testamentarischen Szene auf den ersten Blick nicht
zusammenhédngen und von der kunstgeschichtlichen
Forschung bisher noch nicht erkldrt werden konnten.
Ein kurioses Detail dabei findet sich auch an zwei be-
rithmten Stellen der damals in gebildeten Kreisen disku-
tierten Literatur. Im vorliegenden Beitrag sollen diese
Spuren verfolgt werden.! Auf einer davon erschlief3t sich
ein bunter Pavillon unter dem Regenbogen in jenem
Garten der humanistischen Geisteslandschaft, in dem
Renaissancegelehrte die bekannten Texte der klassischen
heidnischen Antike und der jiidisch-christlichen Tradition
nebeneinander hegten und pflegten — und dieser Garten

1 Der Text basiert auf einem Vortrag, den ich am 22. Juni 2015 am
Institut fiir Klassische Philologie der Universitdt Salzburg und am
25. Juni 2015 im Rahmen des Eranos Vindobonensis an der Universitit
Wien gehalten habe. Fiir ausfiihrliche Diskussionen bei der Vorbe-
reitung danke ich Harald Jurkovi¢ buonanima (Wien), fiir die Durch-
sicht des Vortragsmanuskripts und hilfreiche Anmerkungen Vera
Bachmann-Ernsting und Bernd Ernsting (beide Ko6ln). Fiir die Durch-
sicht verschiedener Entwicklungsstadien der vorliegenden erweiterten
Fassung und weitere hilfreiche Anmerkungen danke ich Guido Caneto
(Borgo d’Oneglia), Alice Hoppe-Harnoncourt (Wien), Manuela Lau-
benberger (Wien), Frank C. Moller (Hamburg), Georg Plattner (Wien)
und Andreas Prater buonanima (Miinchen), fiir die Inokulation mit
den Ideen des Platonismus und des Synkretismus in der Renaissance
meiner Diplommutter Christine Harrauer buonanima und meinem
Doktorvater Eugen Dont buonanima (beide Wien), fiir die Inokulation
mit der venezianischen Renaissancemalerei Sylvia Ferino-Pagden
(Wien), fiir technologische Priazisierungen und kompositorische
Denkanstoe dem Restaurator des Gemaldes Michael Odlozil (Wien),
fiir anatomische Auskunft den Medizinern Wilhelm Aschauer und
Wolfgang Fiirst (beide Wien), fiir die freundliche Aufnahme bei den
Publikationen des Kunsthistorischen Museums Wien Sabine Haag,
Peter Kerber, Guido Messling und Franz Pichorner (alle Wien), fiir
die freundliche Initiative, den Beitrag bei den Romischen Historischen
Mitteilungen aufzunehmen, Rainer Murauer (Rom), fiir ihre kon-
struktiven Kommentare drei anonymen Gutachtern, fiir das Lektorat
Ramona Heinlein (Wien), fiir die englische Ubersetzung Sophie Kidd
(Cardigan) und John Nicholson (Wien), fiir die Organisation Rafael
Kopper, fiir das Layout Rita Neulinger, fiir die Bildbearbeitung Jakob
Gsollpointner (alle Wien), und, last not least, fiir allzeit briiderlichen
Zuspruch Michael Hochedlinger (Wien).

wurde von manchen Vertretern der damaligen geistlichen
Obrigkeit, des romisch-katholischen Klerus, mit gewissem
Argwohn betrachtet und aus Furcht vor heidnischen
Umtrieben und kirchenkritischer Disputationslust nur
vorsichtig bewandert. Wollen wir dieser Spur aus der
Literatur weiter in die Realitét folgen, fiihrt uns der Weg
in einen Bereich der menschlichen Lebenswelt, mit dem
sowohl die geistliche als auch die weltliche Obrigkeit
damals ein grofles Problem hatte und mitunter heute
immer noch nicht locker umgehen kann: dem der gleich-
geschlechtlichen Liebesbeziehungen.

Forschungsstand und Fragestellung

Das Olgemilde auf Pappelholz? ist nicht sehr groR (hand-
liche 124 x 60 cm) und daher wohl nicht fiir eine Kirche,
sondern fiir die private Andacht geschaffen (Abb. 1). Uber
das Leben von Marco Basaiti (ca. 1470-1530), der aus
albanischer oder griechischer Familie stammte und in
Venedig arbeitete, ist nur sehr wenig iiberliefert.’

Das Hauptsujet des Gemaldes ist eindeutig: Im Zentrum
ist die Berufung der Sohne des Zebeddus durch Jesus
dargestellt, wie sie bei den Evangelisten Markus (1, 16-20),
Lukas (5, 10-11) und Matth&us (4, 21-22) fast gleichlautend
iiberliefert ist; hier mit der vorangehenden Szene der Be-
rufung von Petrus und Andreas die Version des Markus:

»Und als er am Galildischen Meer entlangging, sah
er Simon und Andreas, dessen Bruder, die ihre Netze
ins Meer warfen, denn sie waren Fischer. Und Jesus
sprach zu ihnen: Kommt mir nach, und ich will euch

2 Zur maltechnischen Untersuchung siehe Sylvia Ferino-Pagden &
Michael Odlozil, Zur Konservierung und Restaurierung von Marco
Basaitis Berufung der Shne des Zebeddus, in: Technologische Studien
Kunsthistorisches Museum 6, 2009, 215-237.

3 Mauro Lucco, Basaiti, in: Paragone. Arte 25,1974, 297, 41-55; Bernard
Bonario, Marco Basaiti, Berlin 1974.

SEITE 2



Abb. 1: Marco Basaiti, Berufung der Sohne des Zebeddus, signiert und datiert ».1515. marcus. baxaitj. .f.«, Pappelholz, 124,3 x 80,4 cm.
Kunsthistorisches Museum Wien, Gemaildegalerie, Inv.-Nr. 116



Abb. 2: Marco Basaiti, Berufung der Sohne des Zebeddus, 1510,
Holz, 386 x 265 cm. Venedig, Gallerie del’Accademia, Inv.-Nr. 39
(ehem. Sant’Andrea del Lido)

zu Menschenfischern machen. Und sogleich verlieBen
sie ihre Netze und folgten ihm. Und als er ein wenig
weiterging, sah er Jakobus, den Sohn des Zebedéus,
und Johannes, dessen Bruder, die im Boot Netze
zusammenlegten, und sofort rief er sie. Und sie
verlieen ihren Vater Zebeddus im Boot mit den
Tagelohnern und folgten ihm.«*

4 Ich tibersetze hier und bei allen folgenden Bibelstellen generell den
damals trotz seiner von den Humanisten kritisierten unklassischen
lateinischen Sprachgestalt mafgeblichen Vulgatatext, der in diversen
Drucken vorlag; die Zitate stammen aus: Biblia cum concordantijs
veteris et noui testamenti necnon et iuris canonici: ac diuersitatibus
textuum: canonibusque euangeliorum ac quibusdam temporum inci-
dentibus in margine positis et accentu singularum dictionum per ve-
nerabilem patrem fratrem Albertum castellanum venetum ordinis
praedicatorum studiosissime reuisa correcta emendata |[...J, Venedig
(Lucamantonius de Giunta) 1511. Hier fol. 431v: »Et preteriens secus
mare galilee: vidit symonem et andream fratrem eius mittentes retia in
mare. Erant enim piscatores. Et dixit eis iesus. Venite post me: et faciam
vos fieri piscatores hominum. Et protinus relictis retibus secuti sunt
eum. Et progressus inde pauxillum vidit iacobum zebedei et iohannem
fratrem eius et ipsos componentes retia in naui: et statim vocauit illos.
Et relicto patre suo ¢cebedeo in naui cum mercennarijs secuti sunt eum.«

In der zentralen Bildszene stehen Simon Petrus und
Andreas, die beiden Erstberufenen, bereits an der Seite
Jesu. Zebedédus bleibt im Boot, Jakobus, der dltere Sohn,
kniet am Ufer, und Johannes, der jiingere und noch bart-
lose Sohn, scheint im Begriff ebenfalls niederzuknien
und weist mit der rechten Hand auf seine Brust, was
entweder die Frage: »Meinst Du wirklich mich?« oder
eine Geste der Ehrerbietung, vielleicht auch des Erstau-
nens und sofortigen herzlichen Einverstdndnisses bedeu-
tet. Die Szene findet in einer bergigen Landschaft statt,
die weder mit Galilda noch mit der venezianischen
Lagune Ahnlichkeiten hat und wohl der Phantasie des
Malers und dessen Vertrautheit mit nordischen Elemen-
ten der Landschaftsmalerei entsprungen ist.

Wenige Jahre zuvor, 1510, hatte Basaiti dasselbe Sujet
in viel gréBerem Format (386 x 265 cm) fiir die Kirche der
Kartause von Sant’Andrea del Lido gemalt, die bis zum
Untergang der Republik Venedig in Folge der napoleoni-
schen Feldziige und zu den damaligen Klosterschliefungen
in Funktion war. Das Altargemélde hingt seit 1806 in den
Gallerie dell’Accademia in Venedig (Abb. 2), und die Kirche
existiert nicht mehr.> Die Szene spielt hier ebenfalls in
einer - allerdings anderen und deutlich stédrker, »unnatiir-
licher« und noch viel »nordischer« strukturierten - Phan-
tasielandschaft und ist dhnlich, aber seitenverkehrt aufge-
baut. Petrus, Andreas und Zebedaus sind physiognomisch
anders gestaltet, und Johannes steht aufrecht, freilich mit
demselben auf seine Brust weisenden Gestus.

Ein weiterer Unterschied ist nicht zu {ibersehen: Im
kleinen Andachtsbild umgibt die Szene eine architekto-
nische Rahmung in Form einer klassischen Aedicula,
eingesetzt als Trennungselement zwischen der Evangelien-
szene und dem das ganze Gebilde umgebenden schwar-
zen Nichts oder der Betrachterebene, wie man aus der
Position des Cartellino mit der Signatur schlieBen konnte,
der unten iiber den rundbogigen Rahmen hédngt und in
den iiberdachten Raum ragt. Derartige illusionistisch und
zentralperspektivisch, quasi als Trompe I'ceil mit allen
Schatten gemalte Architekturrahmen im Bild sind seit
dem Mittelalter in der Malerei beliebt.® Hier sollen
offenbar die freistehenden marmornen Sdulen und das
Tympanon eines Altars oder Altaraufsatzes im All’antica-
Stil der Renaissance vergegenwértigt werden. Der gelb-
liche Marmor (giallo antico) von Basaitis Sdulen, die

5 Alessandra Ottieri, Laguna di Venezia, mare di Galilea: la Vocazione
dei figli di Zebedéo di Marco Basaiti, in: Artibus et historiae 5, Nr. 9,
1984, 77-89.

6 Mela Escherich, Die Architekturmalerei in der mittelalterlichen Kunst,
in: Zeitschrift fiir Asthetik und Allgemeine Kunstwissenschaft 12,
1917, 425-438; Anja Sibylle Steinmetz, Das Altarretabel in der altnie-
derldndischen Malerei: Untersuchung zur Darstellung eines sakralen
Requisits vom friihen 15. bis zum spdten 16. Jahrhundert (Diss. Univ.
Koln 1993), Weimar 1995, 24, URL: https://docplayer.org/60501714-
Anja-sibylle-steinmetz-das-altarretabel-in-der-altniederlaendischen-
malerei.html (letzter Zugriff: 14.4.2024).

SEITE 4


https://docplayer.org/60501714-Anja-sibylle-steinmetz-das-altarretabel-in-der-altniederlaendischen-malerei.html
https://docplayer.org/60501714-Anja-sibylle-steinmetz-das-altarretabel-in-der-altniederlaendischen-malerei.html
https://docplayer.org/60501714-Anja-sibylle-steinmetz-das-altarretabel-in-der-altniederlaendischen-malerei.html

Abb. 3: Aedicula. Rom, Pantheon Ausschnitt von Abb. 1

Abb. 5: Marco Basaiti, Jesu Gebet im Garten Gethsemane, 1516, Holz,
369 x 222 cm. Venedig, Gallerie del’Accademia, Inv.-Nr. 69

Abb. 4: Sebastiano Serlio, Il terzo libro di
Sabastiano Serlio Bolognese, nel qual si
figurano, e descrivono le antiquita di Roma,
e le altre che sono in Italia, e fuori d’Italia,
Venedig (Francesco Marcolino da Forli) 540,
XVI, Detail: Aedicula im Pantheon

korinthischen Kapitelle, das Tympanon und der Dekor
mit den angedeuteten Intarsien aus rotem Marmor (rosso
antico) erinnern zudem frappant an konkrete und bis
heute existente Relikte der Antike: insbesondere die
Aediculae im Innenraum des Pantheons’ in Rom (fertig-
gestellt zwischen 125 und 128 unter Kaiser Hadrian,
spater unter dem Namen »Sancta Maria Rotunda« oder
»Sancta Maria ad Martyres« als Kirche verwendet;
Abb. 3 & 4), und interessanterweise hatten die Sdulen
im Gemailde, wie man in der durchscheinenden und mit
freiem Auge sichtbaren Unterzeichnung erkennt, so wie
jene im Pantheon urspriinglich eine Kannelierung, die
jedoch nicht in die gemalte Ausfiihrung iibernommen
wurde (vgl. weiter unten Abb. 15 & 16).%

Bei einer anderen groRformatigen Komposition Basaitis
kommt der Architektur im Bild eine illusionistische Funk-
tion mit Bezug zum realen Kirchenraum zu: Jesu Gebet
im Garten Gethsemane (heute Venedig, Gallerie dell’Ac-
cademia; Abb. 5) wurde als Altarbild fiir San Giobbe ge-
schaffen, wo die gemalte Architektur eine fiktive Kapelle
oder Loggia an der rechten Seitenwand des Kirchenschiffs
bildete - lebensgroR gemalt darin die Heiligen Ludwig von
Toulouse, Franziskus, Dominikus und Markus - und dem

7 Sebastiano Serlio, Il terzo libro di Sabastiano Serlio Bolognese,
nel qual si figurano, e descrivono le antiquita di Roma, e le altre che
sono in Italia, e fuori d’Italia, Venedig (Francesco Marcolino da Forli)
1540, V-XVII, Kjeld de Fine Licht, The Rotunda in Rome. A study of
Hadrian’s Pantheon, Kopenhagen 1968.

8 Vgl. Ferino-Pagden & Odlozil 2009 (zit. Anm. 2), 223 mit Abb. 11 und 12.

SEITE 5



Betrachter einen Ausblick in die bergige Landschaft mit
der Evangelienszene offnete.’

Eine solche Funktion, bei der sich ein dreidimensio-
naler Raum optisch fortsetzen soll, diirfte in der Berufung
der S6hne des Zebeddus nicht vorliegen, denn zwischen
Aedicula und Bildrand befindet sich noch das schwarze
Nichts, das eine mogliche Kontinuitédt unterbricht. Man
konnte sich eine ungerahmte Hingung an einer schwar-
zen Wand oder einen Einbau in schwarzes Mobiliar
vorstellen, um einen dhnlichen Effekt im kleinen Mal3stab
- eines Fensters etwa - zu erzielen, doch just dieser Effekt
wiirde durch die beiden farblosen Mannergestalten aullen
an den S&dulen wieder zunichte.

Gemdld dem Thema der Jiingerberufung konnten die
Sdulen hier mit einer Stelle im Galaterbrief (2, 9) in Ver-
bindung stehen: »Jakobus und Kephas und Johannes, die
Sdulen zu sein schienen«! - gemeint sind: metaphorische
Sdulen der Urgemeinde in Jerusalem. Genau diese drei
sehr prominenten und Jesus besonders nahestehenden
Jiinger, Simon Petrus (Kephas) und die Zebed&dussohne,
waren privilegiert bei zwei einprdgsamen Szenen des
Evangelienmythos anwesend, in denen Jesus mit seinem
gottlichen Vater kommunizierte: bei Jesu Verklarung," als
Jahwe aus einer Wolke verkiindete: »Das ist mein geliebter
Sohn«,? sowie bei Jesu todtraurigem Gebet im Garten
Gethsemane,”® wo sie eingeschlafen waren, obwohl ihr
Meister sie zuvor ersucht hatte wach zu bleiben.

Im Johannesevangelium wird interessanterweise Jo-
hannes nie beim Namen genannt; hingegen tritt darin
ein namenloser Lieblingsjiinger auf (bezeichnet jeweils
als »der Jiinger, den Jesus liebte«!*), der traditionell mit

9 Zur Interpretation dieses Altargemildes im Rahmen von fiktiver Ar-
chitektur als Andachtsraum siehe Denise Zaru, Creating a Devotional
Space. Architectural Metaphors in Venetian Renaissance Altarpieces,
in: Carlo Corsato & Juliette Ferdinand, Art and Culture North and
South of the Alps from the Fifteenth to the Eighteenth Century. Essays
in Honour of Bernard Aikema, artibus et historiae 78 (XXXIX), 2018,
21-37, hier: 32.

10 Biblia 1511, fol. 480r: »[...] iacobus et ¢cephas et ioannes qui videbantur
columne esse.«

11 Lk 9, 28-36; Mk 9, 2-9; Mt 17, 1-8.

12 Biblia 1511, fol. 424v (Mt 17, 1-5): »Et post dies sex assumpsit iesus
petrum et iacobum et ioannem fratrem eius: et duxit illos in montem
excelsum seorsum: et transfiguratus est ante eos. [...] ecce nubes lucida
obumbrauit eos. Et ecce vox de nube dicens: Hic est filius meus dilectus
in quo mihi bene complacui: ipsum audite.« (Und nach sechs Tagen
nahm Jesus Petrus und Jakobus und dessen Bruder Johannes mit sich
und fiihrte sie auf einen hohen Berg hinauf. Und er wurde vor ihnen
verwandelt. [...] Siehe, eine leuchtende Wolke beschattete sie. Und
siehe, eine Stimme sprach aus der Wolke: »Das ist mein geliebter Sohn,
in dem ich mir gut gefallen habe: Hort ihn.«)

13 Biblia 1511, fol. 429r (Mt 26, 37-38): »Et assumpto petro et duobus filijs
cebedei: cepit contristari et mestus esset [sic]. Tunc ait illis. Tristis est
anima mea vsque ad mortem.« (Und nachdem er Petrus und die beiden
Sohne des Zebeddus mit sich genommen hatte, begann er sich zu
verdiistern und traurig zu sein. Dann sagte er ihnen: Diister ist meine
Seele bis zum Tode.) Ibid., fol. 437r (Mk 14, 32): »Et assumit petrum
et iacobum et ioannem secum: et cepit pauere et tedere.« (Und er nimmt
Petrus und Jakobus und Johannes mit sich und begann sich zu dngsti-
gen und Widerwillen zu empfinden.) Die entsprechenden Passagen
Lk 22, 39-46 und Joh 18, 1 erwdhnen die drei Jiinger nicht extra.

14 Biblia 1511, fol. 461r (Joh 13, 23, beim Abendmahl): »vnus ex discipulis
[..] quem diligebat iesus«; ibid., fol. 464v (Joh 19, 26, bei der

Johannes identifiziert wird — das wird in der Folge fiir
uns noch wichtig werden. Im letzten Kapitel findet sich
dort die Nachricht, dieser von Jesus geliebte Jiinger sei
der Autor des Evangeliums,’®> weswegen man annahm,
Johannes habe im gesamten Werk von sich in der 3. Person
geschrieben.®

Die Stelle des Galaterbriefes, in der Petrus, Jakobus
und Johannes als Sdulen bezeichnet sind, konnte also
assoziativ die Idee fiir die Architektur im Bild geliefert
haben. Aber sehr merkwiirdig und bisher unerkldrt sind
die beiden befremdlich wirkenden unbekleideten, ohne
Leben simulierendes Inkarnat als Grisaillen gemalten
Gestalten, die an den Sdulen auen hochst lebendig
Allotria treiben. Was bedeuten diese geisterhaften Wesen
in klassischer Nacktheit am Rahmen des sonst vollig
schriftgemédflen Evangelienbildes? Sollen diese Akte
marmorne Skulpturen von Heiligen darstellen, wie sie
héufig in Kirchen neben realen Altargemélden aufgestellt
sind? Aber wiirden Statuen dermallen frivol wie unbe-
aufsichtigte Firmlinge an der Architektur herumturnen?
Und konnen wir uns in einem Gemadlde des frithen
16. Jahrhunderts nackte christliche Heilige mit deutlich
sichtbaren Genitalien vorstellen? Wohl kaum.

Diese Figuren sind nicht plastisch zu denkende Ele-
mente des gemalten Rahmens, sondern fiihren neben der
Evangelienszene und dem ebenso polychromen illusio-
nistischen Altar eine weitere Realitdtsebene ein, in der
sie ihr monochromes Eigenleben haben und autonom
agieren, und dies wohl in interpretationsbediirftigem
Zusammenhang mit dem biblischen Thema des zentralen
Bildes, das in seiner Ernsthaftigkeit eigentlich keine bi-
zarren Zusitze erwarten lieBe. Wer vor dem Bild medi-
tiert, kann sich daher in zwei verschiedene » Geschichten«
versenken: in die der Jiingerberufung am See Genezareth
und in die der Grisailleménner in jenem augenscheinlich
undefinierten Raum des Gemaildes, der die Aedicula mit
dem Evangelienbild enthélt und den sie, wie der Cartel-
lino mit der Signatur suggeriert, gewissermallen mit dem
Betrachter teilen. Wahrend die Evangeliendarstellung
nach Feststellung der Bibelstellen philologischerseits
keiner weiteren Erorterung bedarf, regt der ratselhafte
Rahmen zu tiefergehender Forschung an.

Kreuzigung): »discipulum [...] quem diligebatc; ibid., fol. 464v (Joh 20,
2, beim Grab): »discipulum quem amabat iesus; ibid. fol. 464r (Joh 21,
7, bei der Erscheinung Jesu am See von Tiberias): »discipulus ille quem
diligebat iesus«; ibid. fol. 465v (Joh 21, 20): »discipulum quem diligebat
iesus [...] qui et recubuit in cena super pectus eius«.

15 Biblia 1511, fol. 465v (Joh 21, 24): »Hic est discipulus ille qui testimo-
nium perhibet de his: et scripsit hec.« (Das ist jener Jiinger, der Zeugnis
tiber diese Begebenheiten ablegt und dieses geschrieben hat.)

16 Generell zur traditionellen Identifikation des Jiingers Johannes mit
den Verfassern des Johannesevangeliums und der Apokalypse: Martin
Hengel, Die Johanneische Frage. Ein Ldsungsversuch, mit einem
Beitrag zur Apokalypse von Jorg Frey, Tiibingen 1993.

SEITE 6



Komposition Bei der Architekturrahmung wurde offenbar
schon wihrend der Unterzeichnung eine Gestaltung

Zunichst ist zu ergriinden, ob dieser Architekturrahmen des Frieses mit Rinderschiddeln und verbindenden
samt den Grisaillen iiberhaupt urspriinglicher und daher Girlanden verworfen, die vermutlich als Relief ge-
fiir die Interpretation relevanter Teil des Gemaldes war dacht war (Abb. 7). Die Unterzeichnung dafiir reicht
oder vielleicht teilweise von spaterer Hand hinzugefiigt nur bis zur Halfte des Frieses.

wurde. Hier lasse ich Michael Odlozil, den Restaurator

des Gemaldes, selbst zu Wort kommen, dem ich als Spe-

zialisten fiir technologlscbe.: Belange diese Frage ges.tellt Abb. 6: Marco Basaiti, Berufung der Sohne des Zebedius,
habe und folgenden préazisierenden Nachtrag zu seinen  Infrarotreflektographie

2009 publizierten Erkenntnissen verdanke:

»Sowohl die Rontgenaufnahme als auch die Infrarot-
reflektographie des Gemaldes zeigen uns Basaitis
schrittweises Herangehen an die endgiiltige
Komposition.

Nicht nur der Bildtréger, die Pappelholztafel, die
fiir den Giebel der Aedicula oben um ein Stiick er-
weitert wurde, sondern auch zahlreiche Pentimente
erweisen Basaitis Suchen nach der besten Haltung
und Position der Figuren, ja sogar der Gestaltung des
Hintergrundes.

Die Infrarotreflektographie (Abb. 6) zeigt uns
Basaitis Unterzeichnung (mit Graphit- oder Silber-
stift). Fiir die Architekturrahmung wurden gleich zu
Beginn gerade Linien und der Bogen mit Lineal und
Zirkel in die noch nicht vollig durchgetrocknete
Grundierung geritzt. Bei allen Figuren hat sich die
Position der Kopfe, Arme, Beine und Fiille von einer
ersten Variante der Unterzeichnung zur gemalten
Ausfiihrung verdandert. Nackt angelegte FiilRe wurden
mit Schuhen bedeckt, ganze Schifferboote im Hin-
tergrund verworfen. Der massive Felsen, den wir auf
dem groflen Altargemilde in der Accademia in Ve-
nedig bestaunen, ist in dieser Version einem offenen
Himmel gewichen. Sein Kontur ist allerdings auch
hier in der Anlage noch zu erkennen.

Abb. 7: Marco Basaiti, Berufung der Sohne des Zebeddus, Infrarotreflektographie, Detail: Fries

SEITE 7



Abb. 8: Marco Basaiti, Berufung der Sohne des Zebeddus,
Infrarotreflektographie, Detail: der linke Grisaillemann

Insofern sollte es uns nicht {iberraschen, eine im
Zuge des Malprozesses spéte Ausfertigung einzelner
Partien zu finden: Die beiden Grisaillefiguren wurden
offensichtlich auf die bereits fertige Architektur ge-
malt. Die Unterzeichnung der beiden entspricht so-
wohl in Technik als auch Stil der Anlage der anderen
Bildpartien; besonders keck skizziert Basaiti das Ohr
des linken Mannes iiber der Sédule (Abb. 8). Zu wel-
chem Zeitpunkt Basaiti die Unterzeichnung der
Sdulenfiguren gemacht hat, konnen wir nicht mit
Sicherheit sagen. Moglicherweise waren die beiden
Manner in der Unterzeichnung schon vorhanden und
erfolgte nur die malerische Ausfertigung nach der
Architektur. Vorstellbar ist auch eine nachtragliche
Unterzeichnung auf die fertig gemalte Architektur.
In der Infrarotreflektographie wiirde das auf der
hellen Malschicht der Architektur ein dhnliches
Abbild ergeben.

Das spédte Auftreten der beiden Grisaillefiguren
im Bild gliedert sich meiner Ansicht nach in die
Genese dieses Gemadldes ein. An ihrer Eigenhidndig-
keit besteht kein Zweifel. Zahlreiche Schritte und
Verdnderungen haben zur endgiiltigen Version
gefiihrt.«

Abb. 9: Bukranienfries. Tivoli, Tempel der Vesta

Neben der bestétigten Eigenhédndigkeit von Architek-
turrahmen und Grisaillen, die uns im Folgenden beschaf-
tigen werden, ist das in der Unterzeichnung links begon-
nene, aber weder rechts fortgesetzte noch in Malerei
ausgefiihrte Girlandenrelief mit drei Rinderschéddeln
interessant: wie die klassische Aediculaform ein weiteres
vertrautes Charakteristikum antiker Monumentalbau-
ten.” Zu Basaitis Zeit kennt man Bukranien- oder Bu-
kephalienfriese von erhaltenen Bauwerken in und um
Rom, wie etwa vom Grabmal der Caecilia Metella!® (Via
Appia) und vom sogenannten Vestatempel®® (Tivoli;
Abb. 9), der wie das Pantheon und mit demselben Namen
»Sancta Maria Rotunda« als Kirche genutzt wurde. Wa-
rum Basaiti den Fries verwarf, wissen wir nicht. Schien
die Assoziation mit antiker Tieropferpraxis zu heidnisch
fiir die Evangelienszene? Spielte die vom herrschenden
christlichen Kult den beiden Tempeln auferlegte Gleich-
namigkeit eine Rolle?

Halten wir fest: Als der Bilderfinder die Komposition
des Gemaéldes anlegte, gab er der Berufung von Anfang
an einen »antiken Rahmen«, der in einer revidierten
Phase fiir kurze Zeit mit den eingezeichneten Rinder-
schiddeln heidnische Elemente enthielt. Offenbar ist die
Antike fiir die Bildidee relevant.

17 Zu Geschichte und Bedeutung dieser urspriinglich hellenistischen
Schmuckform siehe Ralf GriiRinger, Dekorative Architekturfriese in
Rom und Latium. Ikonologische Studien zur romischen Baudekoration
der spdten Republik und Kaiserzeit, Diss. Univ. Heidelberg 2001, URL:
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/volltextserver/10946/1/Gruessin-
ger_Diss.pdf (letzter Zugriff: 14.4.2024), 20-36, hier bes. 33-34: »Die
Schédel von geopferten Rindern galten wie alle bei Opferhandlungen
anfallenden Abfille als heilig und durften nicht einfach aus dem Hei-
ligtum entfernt werden. Hieraus entwickelte sich der Brauch, die
Schédel als Zeichen des Opfers im Bereich des Temenos o6ffentlich
anzubringen und der Gottheit zu weihen. [...] Die Aufnahme von
Kultutensilien in das Motivrepertoire der Baudekoration stellt demnach
die Fixierung eines eigentlich ephemeren Beiwerks dar, das den
Sakralbau in seiner Funktion definieren und ihm eine feierlich-
erhabene Wirkung verleihen sollte.«

18 Griillinger 2001 (zit. Anm. 17), 290-291, Kat. 10.

19 Serlio 1540 (zit. Anm. 7), XXVII-XXIX; GriiBinger 2001 (zit. Anm. 17),
282-283, Kat. 1.

SEITE 8


http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/volltextserver/10946/1/Gruessinger_Diss.pdf
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/volltextserver/10946/1/Gruessinger_Diss.pdf

Abb. 10: Rogier van der Weyden, Maria mit Kind, ca. 1451,
Eichenholz, 18,9 x12,1 cm. Kunsthistorisches Museum Wien,
Gemaldegalerie, Inv.-Nr. 951

Grisaillen

Das Rahmenmotiv mit Grisaillefiguren darin kam in
der niederldndischen Kunst des 15. Jahrhunderts auf.?’
Als Beispiel mag eine von Rogier van der Weyden geschaf-
fene Maria mit Kind (Abb. 10) dienen, bei der oben
Jahwe mit Wohlgefallen aus der Rahmenarchitektur auf
seine Familie herunterschaut und links Adam (mit dem

20 Generell zur Grisaille: Hans Holldnder, Steinerne Gdste in der Malerei,
in: Giessener Beitrdge zur Kunstgeschichte 2, 1973, 103-131; Marion
Grams-Thieme, Lebendige Steine; Studien zur niederldndischen
Grisaillemalerei des 15. und friihen 16. Jahrhunderts, Wien 1988;
Michaela Krieger, Grisaille als Metapher. Zum Entstehen der Peinture
en Camaieu im frithen 14. Jahrhundert, Wien 1995; Michaela Krieger,
Die niederlindische Grisaillemalerei des 15. Jahrhunderts. Bemer-
kungen zur neueren Literatur, in: Kunstchronik 49, 1996, 575-588;
Sabine Blumenroder, Andrea Mantegna - die Grisaillen: Malerei,
Geschichte und antike Kunst im Paragone des Quattrocento, Berlin
2008; Ausstellungskatalog Till-Holger Borchert (Hg.), Jan van Eyck.
Grisallas (Contextos de la coleccién permanente 23), Madrid (Museo
Thyssen-Bornemisza) 2009; Almut Schéffner, Terra verde. Entwicklung
und Bedeutung der monochromen Wandmalerei der italienischen
Renaissance, Weimar 2009.

Abb. 11: Hans Memling, Johannesaltirchen, 1485/90, Mitteltafel,
Eichenholz, 69,3 x 47 cm. Kunsthistorisches Museum Wien,
Gemaldegalerie, Inv.-Nr. 939

Vertreibungsengel) und rechts Eva stehen. Interpretatorisch
gesehen handelt es sich bei diesem anscheinend steinernen
Skulpturenschmuck um einen semantischen Kunstgriff,
denn durch eine solche Juxtaposition kann der Bilderfin-
der ein Motiv in das Gemailde holen, das nach Zeit und
Ort eigentlich nicht hineingehort, aber allegorisch zuge-
ordnet wird. Der mythische Sinn ist hier offenbar: Durch
Adam und Eva, das erste Menschenpaar - der alttesta-
mentarischen Genesis zufolge von Jahwe geschaffen, nicht
von einer Frau geboren —, kam die Erbsiinde in die Welt,
und laut christlichem Glauben ist der von Maria geborene
Jahwesohn Jesus dazu ausersehen, die Menschheit durch
seine Passion davon zu erlosen.

Wihrend sich die Grisaillefiguren im Rahmen hier
tatsdchlich wie stillstehende Statuen verhalten, zeigen sie
bei einem anderen Beispiel Eigenleben geméaR ihrer bi-
blischen Geschichte: Im Mittelbild von Hans Memlings
Johannesaltédrchen (Abb. 11) ist oben links Abraham
dargestellt, der mit dem Schwert ausholt, um seinen Sohn
Isaak zu schlachten (Gen 22, 1-4), und oben rechts Jephta
mit seiner bereits gekopften Tochter (Ri 11, 30-40). Beide
Bibelmythen berichten iiber Menschenopfer eigener

SEITE 9



Kinder - einmal von Jahwe gefordert und im letzten
Moment verhindert, einmal von Jephta unvorsichtig Jahwe
versprochen und mit gottlicher Billigung durchgefiihrt -
und gelten in der christlichen Tradition als alttestamenta-
rische Préfigurationen einer anderen véterlich verhdngten
Hinrichtung: des Opfertodes Jesu. Durch diese beiden
Grisailleszenen in der Architektur weist der Bilderfinder
daher auf die zukiinftige Leidensgeschichte des kleinen
Kindes hin, das in der Hauptszene noch froh und munter
im Schol seiner Mutter nach dem Apfel greift, den ein
freundlich lachelnder Engel ihm hinreicht und dazu wohl
erst kurz zuvor sein himmlisches Spiel auf der Streichlyra
unterbrochen hat. Als schmiickende Draufgabe spannen
ebenfalls sehr lebendig wirkende, aber im Mal3stab nicht
zu den Préfigurationen passende Grisailleputti schwere
und im Gegensatz zu ihnen bunte Blumen- und Frucht-
girlanden quer {iber den Thronbaldachin Marias.

Auch Basaitis Grisailleménner agieren, auch sie sind
quasi lebendige »steinerne Géste« an ihren Sdulen. Thre
Haare etwa sind sehr realistisch gemalt: Die schiitteren
Strdhnen mit durchscheinender Glatze des Rechten kann
kein Bildhauer aus Stein meileln; dergleichen kann nur
die Malerei zeigen.?!

Durch die monochromen Weik- und Grauténe wird
allerdings der Eindruck erweckt, es handle sich um Stein,
was assoziativ die Vorstellung von Dauerhaftigkeit, Be-
stdndigkeit, Altertum befordert, ja geradezu die » Antike«
vergegenwairtigen kann: so etwa bei Mantegna, der in
seiner Malerei oft antike Skulpturen rezipierte. Auch ihm
bot die biblische Uberlieferung Gelegenheit, die bleibende
Giiltigkeit und Erhabenheit einer Szene zu betonen, indem
er sie als steinernes Relief malte, z.B. in seiner Opferung
Isaaks (Abb. 12). In diesem Fall erhélt die Szene, in der
Abraham Gottes Gehei3 gehorchen will, seinen Sohn zu
toten (Gen 22, 1-4), dadurch einen unerschiitterlichen und
rigorosen, aber auch leidenschaftslosen Charakter, der ihr
als Préfiguration der Passion Jesu gut ansteht. Mit Man-
tegna sind wir in Italien angelangt, aber auch niederldndi-
sche Grisaillemalereien waren in Venedig sicherlich be-
kannt, da Venedig als Handelsstadt und Kunstzentrum
viele nordeuropéische Kiinstler anzog.

21 Ein analoges Spiel mit gemalten Materialien zeigt Francesco del Cossas
um 1473 geschaffene Tafel mit Johannes dem Téufer (urspriinglich Teil
des Griffoni-Altars in San Petronio in Bologna, heute in Mailand,
Pinacoteca di Brera). Johannes hélt darin seinen Eremitenstab, in den
unter dem bekronenden Kreuz ein etwa kopfgroRer goldener Ring
eingefiigt ist. Darin steht auf einer Querverstrebung ein vollig le-
bensecht gemaltes Lamm, das dem Betrachter das Hinterteil zukehrt:
offenbar der Agnus Dei, das traditionelle Attribut des Tdufers. Irritie-
rend wirkt der Widerspruch zwischen Material und Mafstab, denn
fiir ein gedachtes lebendiges Lamm ist die Darstellung zu klein, wéh-
rend fiir eine gedachte Goldschmiedearbeit das wollige Fell zu natu-
ralistisch ist: Man wiirde Glanzlichter auf Metall oder Email erwarten.
Eine ausfiihrliche Besprechung dieses Details und Vergleichsbeispiele
bietet Anna Degler, Parergon. Attribut, Material und Fragment in der
Bilddsthetik des Quattrocento, Paderborn 2015, 148-153.

Abb. 12: Andrea Mantegna, Opferung Isaaks, 1490/95, Leinwand,
48,5 x 36 cm. Kunsthistorisches Museum Wien, Geméldegalerie,
Inv.-Nr. 1842

Um die moglichen Motivationen dieses ikonographi-
schen Kunstgriffes zusammenzufassen: Wenn Grisaillen
und normal farbig gemalte Personen in einem Gemalde
gemeinsam auftreten, dann kann das die Gegenwirtigkeit
von Vergangenem ausdriicken oder eine andere Reali-
tiatsebene einfiihren, jedenfalls dem Betrachter eine
weitere Information zur Hauptdarstellung liefern.

Daraus ergibt sich die Frage, ob die beiden nackten
Grisaillemédnner bei Basaiti vielleicht Figuren der alt-
testamentarischen Uberlieferung sein kénnten, die hier
in irgendeiner Weise als Informanten oder Allegorien
dienen. Adam ist uns in dieser Weise bei Rogier van der
Weyden begegnet: Er wird im Paradies meist unbekleidet
und nach der Vertreibung oft mit einem Feigenblatt oder
zumindest einer Hand vor den Genitalien dargestellt.
Die rechte Gestalt lieRe sich daher als ein noch unver-
triebener Adam interpretieren. Aber links steht nicht eine
ebenso nackte oder kaum bedeckte Eva, sondern ein
zweiter Mann klammert sich eng an seine Séule: Sollte
das derselbe Adam NACH der Vertreibung sein, der sich
seiner Nacktheit schamt und sie durch die (phallische)
Sédule zu verbergen sucht? Die beiden Méanner sehen
einander allerdings nicht dhnlich, und der linke hat
dichtes gelocktes Haar, der rechte Glatze und Bart.

SEITE 10



Ndhme man ihre Identitédt an, sihe der eingeschiichterte
Adam nach der Vertreibung jiinger aus als der unbekiim-
merte paradiesische. Diese Losung scheint daher
unwahrscheinlich.

Unbekleidet vorstellbare Bibelfiguren sind noch der
betrunkene Noah (Gen 9), der von seinem Sohn Ham
nackt im Zelt entdeckt wird, und der ebenfalls betrun-
kene Lot (Gen 19), der von seinen Tochtern absichtlich
unter Wein gesetzt wird, damit er keinen Widerstand
leistet, wenn sie sich von ihm schwéngern lassen wollen.
Auf beide Szenen deutet nichts hin, und das gilt auch fiir
andere Bibelmythen.

Anatomie

Auffillig sind anatomische Besonderheiten bei der linken
Figur: Der Kopf sieht so aus, als sei das Gesicht eulenartig
um 180° auf den Riicken gedreht (Abb. 13), in einer Weise,
die sich mit einer normalen menschlichen Halswirbelsdule
zu Lebzeiten nicht ausgeht, wie befragte Mediziner versi-
chern. Zudem wird der Betrachterblick durch ein raum-
liches Paradoxon geradezu auf diesen Kopf hingelenkt,
denn die Sdule scheint dessen hinteren Teil zu {iberdecken,
wird aber ihrerseits vom hochst erstaunlich davor posi-
tionierten Ohr iiberdeckt. Wie kann eine vollrunde Saule
mit einem Durchmesser von etwa einem halben Meter in
den engen Spalt zwischen Ohrmuschel und Schédel pas-
sen, wo im realen Leben nur Stifte, Pinsel und dergleichen
diinne Dinge Platz finden? Fast gewinnt man den Ein-
druck als sei diese Sdule eine flache Kulisse, an der sich
der Grisaillemann hinter dem Ohr kratzt; dagegen spricht
aber die Haltung seines vorderen Armes, der sich um die
Rundung des Sédulenschafts zu schmiegen scheint. Dieses
Ohr ist keine kapitale kiinstlerische Verirrung, sondern
wurde vom Maler — wie die Infrarotreflektographie zeigt,
wo sich die Unterzeichnung mit klarem Kontur vom hellen
Hintergrund abhebt (vgl. oben Abb. 8) - mit Absicht vor
die Sdule gesetzt. Welchen Sinn hat diese evidente Selt-
samkeit? Am Ende dieses Beitrags wird sich das Rétsel
l6sen und diese Losung die im Folgenden vorgelegte
These bestétigen.

Halten wir hier zunéchst fest: Die Darstellung dieser
Gestalt scheint dem kiinstlerischen Konsens zu wider-
streben. Arme, Rumpf und Bein sind in ihrer Haltung klar
nachvollziehbar (die Zehen zeigen eindeutig, welchen
Ful! wir sehen: seinen rechten — wenn wir aufgrund der
Ausrichtung seiner Arm- und Schulterpartie ndmlich die
der Sdule zugewandte als seine Bauchseite auffassen),
doch der riickschauende Kopf wirkt auf den ersten Blick
unnatiirlich und entzieht sich der figiirlichen Logik, die
wir in einem Gemélde der Renaissance erwarten.

Abb. 13: Marco Basaiti, Berufung der Sohne des Zebeddus,
Detail: Kopf des linken Grisaillemannes

Basaiti ist zwar kein genialer Figurenmaler, aber durch-
aus imstande, die menschliche Anatomie plausibel darzu-
stellen, wie alle seine anderen bekannten Gemaélde zeigen,
in denen sich kein weiteres dermalien verzeichnet wirken-
des Wesen findet. Einem guten Maler passieren keine so
eklatanten »Fehler«, und daher wurde wohl dieser Gestalt
absichtlich der Kopf verkehrt aufgesetzt und ein paradoxes
Ohr appliziert, um durch diese Auffilligkeiten einen Hin-
weis auf die Identitdt des Sdulenumarmers zu geben. Ob
Basaiti dabei autonom vorging oder einem Auftraggeber
gehorchte, kann ohne weitere Quellen nicht entschieden
werden; die hier im Folgenden erorterten literarischen
Implikationen lassen jedenfalls auf einen humanistisch
gebildeten und in aktuelle philologische Diskussionen
eingebundenen Bilderfinder schliel3en.

SEITE 11



Der riickschauende Kopf in Dantes Inferno

Soweit ich sehe, gibt es in der damals zugdnglichen
Literatur nur zwei Stellen mit Wesen, deren Gesichter {iber
ihren Riicken schauen; eine davon in Dante Alighieris
(1265-1321) Divina Commedia (Inf. 20, 7-15), die 1317
publiziert wurde. Der Dichter durchwandert unter der
Fiihrung Vergils die Unterwelt, trifft in den »Malebolge«
- den »iiblen Grében« im 8. Kreis des Inferno - auf eine
Prozession von auf diese Art gequélten Seelen und er-
fahrt, das seien Propheten, Zauberer und andere, die
Zukiinftiges voraussahen, dadurch Gottes Gesetzen zu-
widerhandelten und daher dazu verdammt wurden, mit
verdrehtem Kopf fortan in die Vergangenheit zu schauen
und riickwérts zu gehen:??

»Viel Leute gingen langsam in der Runde,

So, wie ein Wallfahrtszug die Schritte lenkt,
Stillschweigend, weinend in dem tiefen Grunde.
Als tiefer ich auf sie den Blick gesenkt,

Sah ich - ein Wunder scheint es und erdichtet —
Vom Kinn sie bis zum Achselbein verrenkt,

Das Angesicht zum Riicken hingerichtet;

Drum mufBten sie gezwungen riickwirts gehn,

Und ihnen war das Vorwiérts-Schau’n vernichtet. «%

Die Vorstellung ist bildméchtig, und die zeitgendossi-
schen illustrierten Dante-Editionen enthalten einen
Holzschnitt zum 20. Gesang des Inferno, der diese Pro-
zession und die verdrehten Kopfe zeigt (Abb. 14). Eine
mogliche Verbindung des Themas der Wahrsagerei, die
von Moses tatsdchlich bei Todesstrafe verboten wurde,*
zur Berufung der Zebeddussohne lieBe sich an der Person
des Lieblingsjiingers Johannes festmachen, denn er galt
traditionell auch als visionédrer Verfasser der im Neuen
Testament der Romischen Kirche kanonisch gewordenen
Apokalypse (Offenbarung des Johannes).?> Die von Dante

22 Dante, Inf. 20, 7-15 (Text nach: Dante, La Comedia, Venedig [Piero
de Zuanne di Quarengii] 1497):

»Et uidi gente per lo uallon tondo / uenir tacendo & lachrymando al
passo / come fanno letanie in questo mondo / Comel uiso miscese in
lor piu basso / mirabilmente apparue esser trauolto / ciaschun tra
mento el principio del casso / Che dale rene era tornato el uolto / &
indrieto uenir lor conuenia / perchel ueder dinanzi era lor tolto.«
Zitiert nach: Dante Alighieri’s Gottliche Komddie. Uebersetzt und
erldutert von Karl Streckful3, Leipzig 1871, 113.

Biblia 1511, fol. 46v (3 Mose 20, 6): »Anima que declinauerit ad magos
et ariolos: et fornicata fuerit cum eis: ponam faciem meam contra eam:
et interficiam illam de medio populi sui.« (Eine Seele, die sich den Ma-
giern und Wahrsagern zugewandt und mit ihnen gehurt hat: Mein Antlitz
werde ich gegen sie setzen und sie toten, mitten aus ihrem Volk heraus.)
Ibid. fol. 46r (3 Mose 20, 27): »Vir siue mulier in quibus phitonicus vel
diuinationis fuerit spiritus: morte moriantur. Lapidibus obruent eos.
Sanguis eorum sit super illos.« (Ein Mann oder eine Frau, in denen ein
hellsehender oder wahrsagender Geist ist, sollen des Todes sterben. Mit
Steinen werden sie sie zerschmettern. Ihr Blut soll iiber sie kommen.)
Kirchenviterliche Bestdtigung etwa bei: Tertullian, De res. 25; Tert. Adv.
Marc. 3, 14, 3; 4, 5, 2; Origenes, zitiert von Euseb. Hist. Eccl. 6, 25, 9
(Eusebius zitiert hier aus dem fiinften Buch des Kommentars zum

2

(o]

2

N

2

w

Abb. 14: Die Prozession der bestraften Propheten, aus: Dante Alighieri,
La Comedia, Venedig (Per Piero de Zuanne di quarengii da palazago
bergamasco) 1497, fol. 88v

genannten Propheten entstammen teils der antiken Uber-
lieferung wie Amphiaraos (Diod. 4, 65, 5-8), Teiresias
(Ov. Met. 3, 316-338), Aruns (Luc. Phars. 1, 584-638),
Manto (Verg. Aen. 10, 199) und Eurypylus (Verg. Aen. 2,
114), teils wie Michael Scotus, Bonatti und Asdente dem
abendldndischen Mittelalter. Unter der Pramisse, Grisaille-
gestalten in Architekturrahmen seien Préfigurationen oder
Charakterisatoren der bunt pigmentierten Protagonisten
des betreffenden Geméldes, konnte man Johannes als
Verfasser einer eindrucksvollen Zukunftsschau in diese
Prophetenreihe einordnen. Auch Jesus selbst hat den
Evangelien zufolge mehrmals prophezeit, etwa die Zer-
storung des Tempels und Jerusalems (Mk 13, 1-27; Lk 21,
5-28) und seinen eigenen Tod samt Auferstehung (Mk 8,
31). Der riickschauende Kopf bei Basaiti konnte dann als
Hinweis interpretierbar sein, mindestens einer der Prot-
agonisten in der zentralen Evangelienszene sei Wahrsager
gewesen. Das wirkt extravagant und wirft ein eigenartiges
Licht auf diese untadeligen und exemplarischen Gestalten
des christlichen Mythos, da bei Dante die Propheten ja
fiir ihren Frevel gegen das laut Moses von Jahwe selbst
verhidngte Verbot gestraft wurden (Inf. 20, 37-39):2¢

Johannesevangelium von Origenes); Euseb. Hist. Eccl. 4, 18, 8. Eusebius
selbst versucht zwischen dem Apostel Johannes (dem Zebedédussohn)
und dem Presbyter Johannes zu unterscheiden, dem er die Apokalypse
zuschreibt: Euseb. Hist. Eccl. 3, 39, 5-6. Generell zur Apokalypse und
deren Entstehung jiingst: Jacob Thiessen, Die Johannesoffenbarung. Eine
Verstindnishilfe mit biblischen und auflerbiblischen Hintergrund- und
Paralleltexten sowie mit einigen Kommentaren zu den einzelnen Versen
und Abschnitten, Basel 2021, URL: https://sthbasel.ch/wp-content/
uploads/Johannesoffenbarung_Skript_JT.pdf (letzter Zugriff: 24.5.2021).
26 Dante 1497, fol. 89r:

»Mira che facto pecto delle spalle / perche uolse ueder tropo dauante /
diretro guarda & fu ritroso calle.«

SEITE 12


https://sthbasel.ch/wp-conte

»Schau, wie er ihm die Brust zum Riicken machte!
Schau, wie er riickwarts schreitet, riickwiérts sieht,
WEeil er zu weit voraus zu sehen dachte.«?’

Freilich hat Dante unter den antiken Wahrsagern nur
klassisch-heidnische genannt, nicht jedoch die vielen
alttestamentarischen Propheten, fiir die und deren Zu-
kunftsvisionen das gottliche Verbot offenbar nicht galt.?®
Handelt es sich also um einen von Dante inspirierten
Hinweis auf Jahwes diskriminierende Behandlung von
Wahrsagern und Zeichendeutern, je nach Verkiindigungs-
gebiet und -themen? Oder in Analogie zur Menschen-
opferthematik in Memlings Johannesaltirchen um einen
Hinweis auf die Vollendung und Aufhebung einer anst6-
Rigen Praxis - denn bei Moses sind Prophezeiungen und
Menschenopfer gleichermalien als Greuel und Zeichen
fiir Gotzendienst verpont?® - durch Jesus und dessen
Auserwdhlte? Aber warum hitte der Bilderfinder dafiir
ausgerechnet die Berufungsszene und nicht eine Wahr-
sageszene verwenden wollen? Die assoziative Verbindung
zwischen den Bildebenen scheint also iiber Dante und
das Thema der Wahrsagerei zwar moglich, aber deren
Sinn weder klar noch iiberzeugend. Und der rechte
Grisaillemann mit seiner véllig normalen Anatomie
bliebe aus dieser Erkldrung ausgeschlossen.

27 Dante & Streckful 1871 (zit. Anm. 23), 114.

28 Im Deuteronomium gibt Moses’ Jahwe immerhin eine genaue Anlei-
tung, wie man Propheten richtig einschédtzen kann: Biblia 1511, fol.
73r (5 Mose 18, 20-22): Propheta autem qui arrogantia deprauatus
voluerit loqui in nomine meo que ego non praecepi illi vt diceret: aut
ex nomine alienorum deorum interficietur. Quod si tacita cogitatione
responderis: quomodo possum intelligere verbum quod dominus non
est locutus: hoc habebis signum. Quod in nomine domini propheta ille
praedixerit et non evenerit: hoc dominus non est locutus: sed per tu-
morem animi sui propheta confinxit: et idcirco non timebis eum.« (Ein
Prophet aber, der von Arroganz verdorben in meinem Namen reden
wollte, was ich ihm nicht geboten habe zu sagen, oder der im Namen
fremder Gotter [reden wollte], der soll getotet werden. Wenn Du in
schweigendem Bedenken entgegenhdaltst: Wie kann ich verstehen,
welches Wort der Herr nicht geredet hat?, dann sollst Du dieses
Zeichen haben: Was jener Prophet im Namen des Herrn vorausgesagt
hat und nicht eingetreten ist, das hat der Herr nicht geredet, sondern
der Prophet hat es aus der Aufgeblasenheit seines Geistes erfunden,
und daher sollst Du ihn nicht fiirchten.)

Biblia 1511, fol. 73r (5 Mose 18, 9-13): »Quando ingressus fueris terram
quam dominus deus tuus dabit tibi: caue ne imitari velis abominationes
illarum gentium: nec inueniatur in te qui lustret filium suum: aut filiam
ducens per ignem: aut qui ariolos sciscitetur: aut observet somnia: atque
auguria: ne sit maleficus nec incantator: neque phitones consulat: nec
diuinos et quaerat a mortuis veritatem. Omnia enim hec abominatur
dominus: et propter istiusmodi scelera delebit eos in introitu tuo: Perfec-
tus eris et absque macula cum domino deo tuo.« (Wenn Du in das Land
kommst, das der Herr, Dein Gott, Dir geben wird, hiite Dich, die Greuel
dieser Volker nachahmen zu wollen, und niemand soll bei Dir gefunden
werden, der seinen Sohn oder seine Tochter weiht, indem er sie durchs
Feuer fiihrt, oder der Wahrsager ausfragt oder Traume und Vorzeichen
beachtet, damit da kein Zauberer und kein Geisterbeschworer sei, und
er soll weder Magier noch Hellseher zu Rat ziehen und von den Toten
die Wahrheit erfragen. All das verabscheut der Herr und wegen derartiger
Frevel wird er sie vernichten bei Deinem Einzug. Vollkommen und ohne
Makel sollst Du mit dem Herrn, Deinem Gott, sein.)

Siehe auch Ez. 16, 19-21 und 20, 30-31.

2

©

Der riickschauende Kopf
in Platons Symposion

Einen viel sinntrdachtigeren Zusammenhang bietet die
andere Stelle mit riickschauenden Kopfen. In Platons
Symposion, der literarischen Schilderung eines Gastmahls
oder vielmehr eines Trinkgelages, bei dem die Tisch-
gefdhrten in ihren Reden das Thema der Liebe ausfiihrlich
erortern, erzdhlt der notorisch schandmaulige Komodien-
dichter Aristophanes einen Ursprungsmythos des Men-
schen, eine Art Genesis, und gibt dabei eine Erkldrung,
wie liebende Sehnsucht und Sexualitit entstanden: wohl
als vorausgehenden Gegenentwurf und Hintergrund fiir
die Eros-Konzeption der Diotima, die Platons eigener
Sicht entspricht.>® Zum Charakter des Redners passend
finden sich im Mythos satirische Elemente, und es wird
nicht klar, wie ernst der Autor selbst seine Schopfung
nimmt: So ist einer der Hauptbeweggriinde fiir die han-
delnden Gotter darin, neben der Absicht, die Menschheit
fiir ein Vergehen zu strafen - analog zur biblischen Ver-
treibung aus dem Paradies -, die ganz ungottliche und
unsouveridne Gier nach mehr Opfern. Zudem enthalten
Platons Dialoge Protagoras und Timaios weitere Men-
schenschopfungsmythen, die sich von jenem im Sym-
posion unterscheiden und ganz ohne burleske Motive
auskommen. In der Renaissance wurde der Mythos der
Aristophanesrede jedenfalls von den kommentierenden
Humanisten ernstgenommen, wie deren Interpretations-
bemiihungen erweisen (dazu weiter unten).

Laut Platons Aristophanes waren die Menschen ur-
spriinglich kugelformig, mit vier Armen und vier Beinen,
einem Kopf mit zwei Gesichtern, die in entgegengesetzte
Richtung blickten, vier Ohren, doppelten Genitalien etc.
Es gab drei Geschlechter: ein doppelt méannliches, ein
doppelt weibliches und ein ménnlich-weiblich gemischtes.
Die Doppelmédnner stammten von der Sonne, die
Doppelfrauen von der Erde und die gemischten Kugel-
menschen, die androgynen, vom Mond. Diese Menschen
waren sehr kraftig und tibermiitig und lehnten sich gegen
die Gotter auf, was denen naturgemill nicht gefiel: Zur
Strafe teilte Zeus die Kugelmenschen mittendurch ent-
zwei, und in der aus diesem Schnitt resultierenden Ge-
staltphase schaute das Gesicht jedes einzelnen Menschen
iiber den Riicken. In der Folge lieR er den Halblingen
das Gesicht um 180° zur Schnittflache drehen - also
bauchwirts in die heutige normale Position -, damit sie
auf ewig ihre Trennung vor Augen haben und bei auf-
miipfigen oder gar theoklastischen Geliisten an die
drohenden Konsequenzen denken mdogen.

30 Eine ausfiihrliche Interpretation bietet Bernd Manuwald, Die Rede
des Aristophanes (189a1-193e2), in: Christoph Horn (Hg.), Platon:
Symposion, Berlin 2012, 89-104.

SEITE 13



Hier die Ubersetzung der Halbierungspassage (Plat.
Symp. 190b-192¢) von Franz Susemihl:3!

»Sie [die Kugelmenschen| waren daher auch von
gewaltiger Kraft und Stédrke und gingen mit hohen
Gedanken um, so dal sie selbst an die Gotter sich
wagten; denn was Homeros von Ephialtes und Otos
erzdhlt,’? das gilt von ihnen, dal? sie sich einen Zu-
gang zum Himmel bahnen wollten, um die Goétter
anzugreifen.

Zeus nun und die iibrigen Gotter hielten Rath,
was sie mit ihnen anfangen sollten, und sie wulten
sich nicht zu helfen; denn sie wiinschten nicht sie zu
todten und ihre ganze Gattung zu Grunde zu richten,
gleichwie sie einst die Giganten mit dem Blitze zer-
schmettert hatten — denn damit wéren ihnen auch
die Ehrenbezeugungen und Opfer von den Menschen
gleichzeitig zu Grunde gegangen — noch auch durften
sie sie ungestraft weiter freveln lassen. Endlich nach
langer Ueberlegung sprach Zeus: ich glaube ein Mittel
gefunden zu haben, wie die Menschen erhalten blei-
ben konnen und doch ihrem Uebermut Einhalt ge-
schieht, indem sie schwicher geworden. Ich will
namlich jetzt jeden von ihnen in zwei Hilften zer-
schneiden, und so werden sie zugleich schwécher
und uns niitzlicher werden, weil dadurch ihre Zahl
vergroBert wird, und sie sollen nunmehr aufrecht auf
zwei Beinen gehen. Wenn sie uns aber dann auch
noch fernerhin fortzufreveln scheinen und keine
Ruhe halten wollen, dann werde ich sie von Neuem
in zwei Hilften zerschneiden, so daR sie auf Einem
Beine hiipfen miissen wie die Schlauchtidnzer.®
Nachdem er das gesagt, schnitt er die Menschen (so
leicht) entzwei, wie wenn man Arlesbeeren zerschnei-
det, um sie einzumachen, oder Eier mit Pferdehaa-
ren.>* Wen er aber jedesmal zerschnitten hatte, dem
liel3 er durch Apollon das Gesicht und die Hélfte des
Nackens umkehren nach der Seite des Schnittes zu,
damit der Mensch durch den Anblick seiner Zer-
schnittenheit gesitteter wiirde, und befahl ihm dann
das Uebrige zu heilen. Apollon kehrte also das Ge-
sicht um, zog die Haut von allen Seiten nach dem
was jetzt Bauch heif3t hin und band sie dann, indem

31 Platon, Das Gastmahl, iibersetzt von Franz Susemihl, in: Platon’s

Werke. Erste Gruppe: Gesprdche zur Verherrlichung des Sokrates.
Drittes Bdndchen, Stuttgart 1855, 255-387, hier: 320-324.

32 Anm. d. Us.: »Odyss. XI, 307ff.«

33 Anm. d. Us.: »Am Feste der lindlichen Dionysien wurde dem Dionysos
ein Bock geopfert, aus dessen Haut man einen Schlauch machte, den-
selben mit Wein anfiillte und mit Oel bestrich, und dann mit einem
Beine auf demselben herumzuhiipfen versuchte. Virg. Georg. I1, 383ff.«

34 Anm. d. Us.: »Nicht iibel ist die auch von H. Miiller gebilligte Vermu-
thung Hommels, es sei ein Spiel bei Trinkgelagen gewesen, hartgesot-
tene Eier mit Pferdehaaren zu durchschneiden, wobei es vielleicht
darauf ankam, gerade die Mitte zu treffen.«

—_

er eine Oeffnung liel§, welche man jetzt bekanntlich
Nabel nennt, wie einen Schniirbeutel mitten auf
demselben zusammen. Und die meisten iibrigen
Runzeln glittete er und fiigte so die Brust zusammen,
indem er sich dabei eines dhnlichen Werkes bediente,
wie der Holzfull der Schuhmacher, auf welchem sie
die Falten des Leders ausglétten; einige wenige aber
lieR er zuriick, ndmlich eben die um den Bauch und
den Nabel, zum Denkzeichen der einst erlittenen
Strafe.

Als nun so ihr Korper in zwei Theile zerschnitten
war, da trat jede Halfte mit sehnsiichtigem Verlangen
an ihre andere Hilfte heran, und sie schlangen die
Arme um einander und hielten sich umfaft, voller
Begierde (wieder) zusammenzuwachsen, und so
starben sie vor Hunger und Vernachléssigung ihrer
sonstigen Bediirfnisse, da sie Nichts getrennt von
einander thun mochten. Und wenn etwa die eine von
beiden Hélften starb und die andere noch {ibrig blieb,
dann suchte diese sich eine andere und umfal3te
dieselbe, mochte sie dabei nun auf die Halfte eines
ganzen Weibes, also das, was wir jetzt Weib nennen,
oder eines ganzen Mannes treffen, und so gingen sie
(mit einander) zu Grunde.

Da erbarmte sich Zeus und erfand einen andern
Ausweg, indem er ihnen die Geschlechtsglieder nach
vorne versetzte; denn bisher trugen sie auch diese
nach aullen und erzeugten und gebaren nicht in
einander, sondern in die Erde wie die Cikaden.> So
verlegte er sie also nach vorne, und bewirkte dadurch
die Erzeugung in einander, ndmlich in dem Weib-
lichen durch das Minnliche, zu dem Zwecke, dal,
wenn dabei ein Mann auf ein Weib tréfe, sie in der
Umarmung zugleich erzeugten und so die Gattung
fortgepflanzt wiirde; wenn dagegen ein Mann auf
einen Mann, sie wenigstens von ihrem Zusammen-
sein eine Befriedigung hitten und so, von derselben
gesittigt, inzwischen ihren Geschéaften nachgingen
und fiir ihre iibrigen Lebensverhéltnisse Sorge triigen.
Seit so langer Zeit ist demnach die Liebe zu einander
den Menschen eingeboren und sucht die alte Natur
zuriickzufiihren und aus Zweien Eins zu machen und
die menschliche Schwache zu heilen.

Jeder von uns ist demnach nur eine Halbmarke3®
von einem Menschen, weil wir zerschnitten, wie die

35 Anm. d. Us.: »Wolf bemerkt hiezu, daR die Weibchen der Cikaden mit
einem langen Stachel, den sie im Hintertheile haben, ein Loch in die
Erde bohren und dann die Eier in dasselbe hineinlegen, wo sie dann
von der Sonne ausgebriitet werden.«

36 Anm. d. Us.: »Je zwei durch Gastfreundschaft verbundene Familien
pflegten die beiden gleichen Halften desselben Gegenstandes, gewohn-
lich eines Wiirfels, unter einander zu vertheilen, um sich derselben als
Erkennungsmarken bedienen zu konnen.«

SEITE 14



Schollen,’” Zweie aus Einem geworden sind. Daher
sucht denn Jeder bestdndig seine andere Hilfte. So
viele nun unter den Ménnern ein Schnittstiick von
jener gemischten Gattung sind, welche damals mann-
weiblich3® hieR, die richten ihre Liebe auf die Weiber,
und die meisten Ehebrecher sind von dieser Art, und
eben so wiederum die Weiber, welche mannsiichtig
und zum Ehebruch geneigt sind. So viele aber von
den Weibern ein Schnittstiick von einem Weibe sind,
die richten ihren Sinn nur wenig auf die Ménner,
sondern wenden sich weit mehr den Frauen zu, und
die mit Weibern buhlenden Weiber stammen von
dieser Art. Die Ménner endlich, welche ein Stiick von
einem Mann sind, die gehen dem Ménnlichen nach,
und so lange sie noch Knaben sind, lieben sie, als
Schnittlinge der ménnlichen Gattung, die Madnner
und haben ihre Freude daran, neben den Ménnern
zu ruhen und von Méannern umschlungen zu werden,
und es sind diel8 gerade die trefflichsten von den
Knaben und Jiinglingen, weil sie die mannhaftesten
von Natur sind. Manche nennen sie freilich schamlos,
aber mit Unrecht; denn nicht aus Schamlosigkeit
thun sie dief3, sondern aus muthigem, kithnem und
mannhaftem Geistestriebe, mit welchem sie dem
ihnen Aehnlichen in Liebe entgegenkommen. Ein
Hauptbeweis hiefiir ist der, daR Solche allein, wenn
sie herangewachsen sind, Méanner werden wie sie das
Staatswesen bedarf. Sind sie aber Madnner geworden,
dann pflegen sie die Knaben zu lieben; auf Ehe und
Kindererzeugung dagegen ist ihr Sinn von Natur
nicht gerichtet, sondern sie werden nur vom Gesetze
dazu gezwungen; vielmehr wiirde es ihnen geniigen,
ehelos mit einander das Leben zuzubringen. Kurz,
ein Solcher wird jedenfalls ein Knabenliebhaber, so
wie ein Freund seines Liebhabers, indem er immer
dem ihm Verwandten anhéngt.

Wenn nun dabei einmal der liebende Theil, der
Knabenliebhaber sowie alle Andern, auf seine wirk-
liche andere Hiilfte trifft, dann werden sie von wun-
derbarer Freundschaft, Vertraulichkeit und Liebe
ergriffen und wollen, um es kurz zu sagen, auch
keinen Augenblick von einander lassen.«

Diese beriihmte Passage in Platons Symposion liefert
also nicht nur eine Genesis der Menschheit, sondern auch
eine Erkldrung fiir insbesondere die gleichgeschlechtliche

37 Anm. d. Us.: »H. Miiller erinnert, daR Platon dieR Gleichnif aus Aristo-
phanes selbst, Lysistr. V. 115, entnommen habe. Die Schollen oder Butten,
eine Art von Fischen, aber sind die einzigen Thiere, die ihre beiden Augen,
ihre beiden Nasenlocher u.s.w. auf einer Seite des Kopfes haben, auch
ein eben so schridges Maul u.s.w., so dafy man sie beinahe fiir halbirt oder
durchgeschnitten ansehen konnte. (So Blumenbach bei Wolf.)«

38 Im Druck irrig »man weiblich«; die Verschlimmbesserung ist wohl
dem Lektorat des Verlags anzulasten.

Liebe, die fiir Platons Aristophanes ein Charakteristikum
der allerbesten und edelsten Ménner ist.

Kommen wir zum Punctum: Der Mythos von den zwei
Halblingen, die einst ein ganzer Mensch waren, getrennt
wurden und sich nun liebend danach sehnen einander
wiederzufinden, hat gegeniiber Dantes Prophetenprozession
einen viel pragnanteren inneren Bezug zu jener Evangelien-
szene, in welcher der gemdR christlichem Glauben edelste
aller Manner und Sohn Gottes andere edle Médnner sucht,
erwahlt und zu sich beruft - und darunter den »Jiinger,
den er liebt«, wie im Johannesevangelium klarsten Wor-
tes und mehrfach ausgeschrieben steht.> Sollte die evi-
dente anatomische Unmoglichkeit in Basaitis Gemaélde,
der dem Riicken zugekehrte Kopf und das paradoxe Ohr
des linken Grisaillemannes, fiir Kenner von Platons
Symposion auf diesen literarischen Mythos anspielen?
Das wird im Folgenden zu erdrtern sein, und um der
groBeren Klarheit willen verwende ich hinfort einerseits
weiterhin den traditionellen Begriff »Kugelmenschen-
mythos« fiir Platons Erzdhlung, wenn es um das andro-
gyne oder alle drei Geschlechter geht, und andererseits
den Begriff »Doppelmédnnermythos« fiir den Spezialfall
des von der Sonne stammenden Kugelmenschen, bei dem
beide Komponenten médnnlichen Geschlechts sind und
den trefflichsten und mannhaftesten Charakter haben.
Auf diesen Spezialfall und auf die gleichgeschlechtliche
Anziehung spielen meiner Ansicht nach die beiden
Grisailleménner in Basaitis Gemaélde an.

39 Siehe oben Anm. 14.

SEITE 15



Cautelen

Mit den erotischen Motiven im Text birgt diese These
einigen Ziindstoff in sich. Wir sind ja in jlingeren Zeiten
aus der Trivialliteratur - man denke z.B. an Dan Brown
und dessen Roman vom DaVinci-Code - schon etwas
iiberfiittert mit der epochalen Frage, ob Jesus vielleicht
mit Maria Magdalena verheiratet gewesen sei und Kinder
gezeugt habe. Sdkular gesonnenen Belletristikern macht
es naturgemiR groRen SpaR, religiose Uberlieferungen
gegen den Strich zu biirsten und zu schauen, was dabei
herausféllt - und das gilt sowohl fiir Texte als auch fiir
Bilder -, aber in einer wissenschaftlichen Untersuchung
eines historischen Gemaldes ist mit Ernst eine Erkldrung
fiir etwas ziemlich Heikles zu finden: Stellt sich als wahr-
scheinlich heraus, der Bilderfinder von Basaitis Berufung
habe durch die Darstellung des riickwirts schauenden
Kopfes optisch auf eine Verbindung zwischen Doppel-
ménnermythos und Berufungsmythos hinweisen wollen
- und dieses Tertium comparationis kann ja nur die ge-
genseitige Anziehung der Protagonisten sein -, dann liegt
die Annahme nahe, er habe auch impliziert, Jesus sei mit
diesem Jiingling, den er liebte und der beim letzten
Abendmahl an seiner Brust oder in seinem Schol} lag,*’
eine Beziehung im platonischen Sinne eingegangen - so
wie Aristophanes bei Platon erkldrt: Die Ménner, die sich
zu Ménnern hingezogen fiihlen, seien die edelsten, weil
von Natur aus die médnnlichsten, und »es wiirde ihnen
geniigen, ehelos mit einander das Leben zuzubringen«.

Der Gedanke einer moglicherweise auch erotisch rea-
lisierten Verpartnerung zwischen Jesus und Johannes wire
allerdings fiir konservative Christen ein Skandalon ersten
Ranges, damals wie heute, und bevor dieser Beitrag auf
dem Index oder gar das Gemaélde in einer derzeit hierzu-
lande gliicklicherweise utopischen Theokratie auf dem
Scheiterhaufen landet, gibt es noch einiges abzuwégen und
zu priifen. Um ein Ergebnis hier schon prophylaktisch
vorwegzunehmen: Letztendlich handelt es sich bei dem
riickschauenden Kopf im Bild - wie ich im Folgenden
belegen werde — um ein augenscheinlich bizarres Element,
das wohl nicht deliberate Blasphemie in sich tragt, sondern
ein privates und chiffriertes Manifest der Akzeptanz gleich-
geschlechtlicher Liebe und eine noble und couragierte
Demonstration von humanistischer Gelehrsamkeit. Ein
Betrachter, der das Gemalte zu verstehen imstande und
willens ist, steht vor einem nonverbalen, bildlichen

40 Biblia 1511, fol. 461r (Joh 13, 23-25): »Erat ergo recumbens vnus ex
discipulis eius in sinu iesu quem diligebat iesus. Innuit ergo huic symon
petrus: et dixit ei. Quis est de quo dicit? Itaque cum recubuisset ille
supra pectus iesu: dicit ei. Domine quis est?« (Da lag also einer von
dessen Jiingern im SchoR Jesu, der, den Jesus liebte. Dem winkte also
Simon Petrus und sagte zu ihm: Wer ist das, von dem er spricht? Und
nachdem sich jener an die Brust Jesu zuriickgelehnt hatte, sagte er zu
ihm: Herr, wer ist es?)

Kommentar zu einem damals vielgelesenen schriftlichen
Kommentar und zu dessen eigenwilliger und offenbar in-
addquater Auslegung eines platonischen Mythos, der
Elemente enthilt, die im zeitgenGssischen christlichen
Umfeld als anstoRig gelten. Ein Betrachter, der diese Vor-
aussetzungen nicht mitbringt, steht vor einem Rétsel, das
er nicht gedrédngt ist zu l6sen und vielleicht gar nicht als
solches wahrnimmt. Wer also mag, nehme den Faden auf
und folge mir furchtlos in ein historisches Labyrinth, das
zum Gliick fiir uns heute seine Schrecken verloren hat.

Gleichgeschlechtliche Liebe

Homosexualitit war fiir Juden und Christen traditionell ein
Greuel,* aber im realen Alltag ein unleugbares Factum, auf
das freilich Moses zufolge genauso wie fiir Wahrsagerei die
Todesstrafe*? stand. Die beriihrende alttestamentarische
Geschichte der »Seelenliebe« und des »Bundes« von David
und Jonathan mit ihren offensichtlich homoerotischen Ele-
menten - Jonathan legt seine gesamte Kleidung und Bewaff-
nung ab und schenkt sie David;* beim Abschied kiissen sie
einander weinend, und Jonathan erinnert an ihren Bund,
bei dem beider Samen eine wichtige Rolle spielt;* fiir David
ist Jonathan liebenswerter als die Liebe der Frauen® — wurde
zwar einerseits nie aus der biblischen Uberlieferung getilgt

41 Biblia 1511, fol. 45v (3 Mose 18, 22): »Cum masculo non commiscearis coitu
femineo: quia abominatio est.« (Mit einem Mann sollst Du Dich nicht in
weiblichem Geschlechtsverkehr vereinigen, denn es ist ein Greuel.)
Biblia 1511, fol. 46v (3 Mose 20, 13): »Qui dormierit cum masculo coitu
femineo vterque operatus est nephas: morte moriantur. Sit sanguis
eorum super eos.« (Wenn jemand mit einem Mann in weiblichem
Geschlechtsverkehr geschlafen hat, haben beide einen Frevel begangen:
Sie sollen des Todes sterben. Ihr Blut soll tiber sie kommen.)

43 Biblia 1511, fol. 109r (1 Regum [=Samuel] 18, 1-4): »[...] anima ionathe
conglutinata est anime dauid et dilexit eum ionathas quasi animam
suam. [...] Inierunt autem dauid et ionathas fedus. Diligebat enim eum
quasi animam suam. Nam expoliauit se ionathas tunica qua erat indu-
tus: et dedit eam dauid et reliqua vestimenta sua vsque ad gladium et
arcum suum et vsque ad baltheum.« (Die Seele Jonathans verband sich
mit der Seele Davids, und Jonathan liebte ihn wie seine eigene Seele.
[...] David und Jonathan schlossen aber einen Bund, denn er liebte ihn
wie seine eigene Seele. Und Jonathan zog seine Tunika aus, die er
anhatte, und gab sie David und seine iibrige Kleidung bis zu seinem
Schwert und seinem Bogen und bis zum Waffengurt.)

44 Biblia 1511, fol. 110v (1 Regum [=Samuel] 20, 41-42): »Et osculantes se
alterutrum: fleuerunt pariter: dauid autem amplius. Dixit ergo ionathas
ad dauid. Vade in pace. Quecumque iurauimus ambo in nomine domini
dicentes: dominus sit inter me et te: et inter semen tuum et semen meum
vsque in sempiternum.« (Und einander kiissend weinten sie gleicher-
mafen: David aber noch mehr. Dann sagte Jonathan zu David: Geh
in Frieden. Was auch immer wir beide geschworen haben im Namen
des Herrn, als wir sagten: Der Herr sei zwischen mir und Dir und
zwischen Deinem Samen und meinem Samen bis in alle Ewigkeit.)

Biblia 1511, fol. 115v (2 Regum [=Samuel] 1, 26): »Doleo super te frater

mi ionatha decore nimis et amabilis super amorem mulierum.« (Weh

ist mir iiber Dich, mein Bruder Jonathan, iiberaus reich an Schonheit

und liebenswert mehr noch als die Liebe der Frauen.) Ambrosius zitiert

im Cap. IX des dritten Buches seines Traktats De Officiis die poetisch

noch evokativere Version der Vetus Latina (Diui Ambrosii Mediola-

nensis Ecclesiasticorum scriptorum litteratissimi: tres officiorum libri
totam viuendi rationem complectentes, Wiirzburg [Baccalaureus

Martinus] 1510): »Doleo in te frater Jonatha / speciosus mihi valde.

Ceciderat amor tuus in me sicut amor mulierum.« (Weh ist mir um

Dich, Bruder Jonathan, Du mir sehr Schoner! Deine Liebe war in mich

gefallen wie die Liebe der Frauen.)

4

N

4

o

SEITE 16



Abb. 15 und 16: Marco Basaiti, Berufung der Sohne des Zebeddus, Details: linker und rechter Grisaillemann

(wohl weil die Helden mit ihren Gemahlinnen, und im Falle
Davids auch mit Konkubinen, trotzdem fiir Nachkommen
sorgten), iiberwog aber andererseits nicht die Ablehnung
der Homosexualitdt, wohl eben wegen des Interesses der
jeweiligen Obrigkeiten an méglichst reichem Kindersegen
im Volk: Die »Siinde der Sodomie« war dabei kontra-
produktiv und blieb verboten. In Venedig und Florenz sind
groBe Bestdnde an Renaissance-Akten von einschldgigen
Prozessen erhalten und in den letzten Jahrzehnten historisch
aufgearbeitet worden.*® Viele betroffene Médnner wurden

46 Z.B.: Giovanni Scarabello, Devianza sessuale ed interventi di giustizia
in Venezia nella prima meta del XVI secolo, in: Tiziano e Venezia. Con-
vegno internazionale di studi, Venezia, 27.9.-1.10.1976, Universita degli
Studi di Venezia, Vicenza 1980, 75-84; Giovanni Dall’Orto, La fenice di
Sodoma. Essere omosessuale nell’ltalia del Rinascimento, in: Sodoma 4,
1988, 31-53; Giovanni Dall’Orto, »Socratic Love« as Same-Sex Love in
the Italian Renaissance, in: Kent Gerard & Gert Hekma (Hgg.), The
Pursuit of Sodomy. Male Homosexuality in Renaissance and Enlighten-
ment Europe, New York & London 1989, 33-65; Michael Rocke, Forbidden
Friendships: Homosexuality and Male Culture in Renaissance Florence,
Oxford 1997; Amanda Gavin, Youthful Transgressions: Same-Sex Male
Sexuality and Hierarchies of Masculinity in Renaissance Italy, in: Engen-
dering the Past 1:1, 2018, 1-11. Zu homoerotischen Tendenzen in der vene-
zianischen Malerei des 16. Jahrhunderts im Rahmen des Ménnerportréts

eingekerkert, gefoltert und ins Exil geschickt, und etliche
landeten tatsdchlich auf dem Scheiterhaufen, auch in
Venedig;*” gleichgeschlechtliche Liebe war also mit groRRer
Vorsicht zu geniel3en.

Die hier vertretene These, der linke Grisaillemann
(Abb. 15) représentiere einen eben getrennten Doppelmann-
halbling antiken Zuschnitts, der voller Sehnsucht nach
seiner verlorenen zweiten Hélfte seine S&ule verzweifelt
umarmt, und der rechte (Abb. 16) einen bereits umoperierten

einerseits und andererseits im Rahmen der Rezeption antiker Hirtendich-
tung und des Arkadienmythos: Marianne Koos, Bildnisse des Begehrens.
Das lyrische Mdnnerportrit in der venezianischen Malerei des frithen
16. Jahrhunderts, Emsdetten 2006, darin besonders die Kapitel Effemi-
nierung als Problem: Der Subjektentwurf des lyrischen Mdnnerportrits
in historischer Beurteilung, und Homosexuelle Identititen? Zur »Sodo-
mie« in der friihneuzeitlichen Gesellschaft Venedigs, 121-163, sowie
Christophe Brouard, Tradition and gender transgression: The iconography
of the shepherd couple in Venetian pastoral landscape during the sixteenth
century, in: Melanie L. Marshall & Linda L. Carroll & Katherine A. McIver
(Hgg.), Sexualities, Textualities, Art and Music in Early Modern Italy.
Playing with Boundaries, Farnham 2014, 133-154.
Eine erschiitternde Liste von Hinrichtungen Homosexueller in Italien wird
von Stefano Bolognini und Giovanni Dall’Orto betreut: URL: http://www.
wikipink.org/index.php/Condanne_capitali_per_sodomia_in_Italia#-
Quattrocento (letzter Zugriff: 14.4.2024), dort auch weitere Literatur.

4

B

SEITE 17


http://www.wikipink.org/index.php/Condanne_capitali_per_sodomia_in_Italia#Quattrocento
http://www.wikipink.org/index.php/Condanne_capitali_per_sodomia_in_Italia#Quattrocento
http://www.wikipink.org/index.php/Condanne_capitali_per_sodomia_in_Italia#Quattrocento

Gefahrten, der sich mit seiner neuen Gestalt und der uner-
warteten Befreiung vom Sehnsuchtszwang vertraut macht
- so lieRe sich seine offene Haltung ja interpretieren —, mit
freundlichem Wohlgefallen seine Sdule betrachtet und
vielleicht gerade leichtfiiBig verlassen will, und auf diesen
platonischen Mythos werde hier angespielt, weil er fiir den
Bilderfinder mit dem christlichen Mythos der zentralen
Berufungsszene in Verbindung zu stehen scheint, bedarf
zundchst sorgfaltiger Stiitzung und Einbettung im zeit-
genossischen venezianischen Geistesleben, bevor an eine
Interpretation zu denken ist.

Platon-Rezeption

Der Text von Platons Symposion wurde im Westen im 15.
Jahrhundert wiederentdeckt, wiahrend er im byzantinischen
Osten seit der Antike durchgehend gelesen wurde.*® In der
Mitte des 15. Jahrhunderts gab es einen notorischen Huma-
nistenstreit:* Der auf Kreta geborene und in etlichen Stdadten
Italiens als Griechischlehrer tidtige Georgios Trapezuntios
(1395-1472/86) schrieb einen Traktat, in dem er Platon und
den Lobpreis der Homosexualitdt im Symposion heftig
kritisierte, wohl als Rache an dem Platoniker Kardinal Bes-
sarion (1403-1472), der ihm viele Fehler in der Ubersetzung
von Platons Nomoi nachgewiesen hatte. Darauf antwortete
Bessarion mit der 1469 auf Latein gedruckt erschienenen
Schrift Inn calumniatorem Platonis (»gegen den Verleumder
Platons«), worin er Ubereinstimmungen zwischen dem
Liebesbegriff bei Platon und bei den christlichen Autoren
belegte. Diese Denkrichtung wurde vom renommiertesten
Neuplatoniker der Renaissance aufgenommen, dem in Flo-
renz titigen Marsilio Ficino (1433-1499), der das Symposion
zur Génze, mitsamt den problematischen Passagen zur
Homosexualitét, auf Latein iibersetzte, 1484 veroffentlichte
und damit allen vermittelte, die Latein verstanden. Dazu
schrieb er einen ebenfalls 1484 gedruckten lateinischen
Kommentar, Commentarium in Platonis convivium, auch
genannt De amore, der uns hier interessieren wird. Die erste
Edition des griechischen Platon-Originaltextes, eingerichtet
von dem kretischstaimmigen Humanisten Marcus Musurus,
wurde erstmals 1513 in Venedig bei Aldus Manutius ge-
druckt.>® In Venedig war daher zur Zeit, als Basaitis

48 Generell zu Uberlieferung und Rezeption von Platons Symposion:
Christian Brockmann, Die handschriftliche Uberlieferung von Platons
Symposion, Wiesbaden 1992; Achim Aurnhammer, Androgynie. Stu-
dien zu einem Motiv in der europdischen Literatur, Koln & Wien 1986,
James Hankins, Plato in the Italian Renaissance, 3. Aufl., Leiden 1994,
Sabrina Ebbersmeyer, Sinnlichkeit und Vernunft, Miinchen 2002;
Achim Wurm, Platonicus amor, Berlin 2008.

49 Peter Schulz, Georgios Gemistos Plethon, Georgios Trapezuntios,
Kardinal Bessarion. Die Kontroverse zwischen Platonikern und
Aristotelikern im 15. Jahrhundert, in: Paul Richard Blum (Hg.),
Philosophen der Renaissance, Darmstadt 1999, 22-32.

50 AITANTA TA TOY PAATQNOZX. Omnia Platonis Opera, Venedig (Aldus
Manutius) 1513.

Abb. 17: Giovanni da Cavino, Medaille des Marco Antonio Passeri,
ca. 1549, Buntmetall, Durchmesser 38,2 mm. Kunsthistorisches
Museum Wien, Miinzkabinett, Inv.-Nr. MK 14411bf

Abb. 18: Numisma Marci Antonii
Genuae Eminentissimi Philosophi
Patavini, aus: Iacobi Philippi
Tomasini Patavini Illustrium
Virorum Elogia Iconibus
Exornata, Padua (Apud Donatum
Pasquardum, & Socium) 1630, 104

Gemailde entstand, allen Interessierten Platons Symposion
zuginglich, sowohl in Ficinos Ubersetzung als auch im
Original, und wurde mit Sicherheit eingehend diskutiert.

Marco Antonio Passeri, genannt Genua und De Ianua
(1491-1563), der an der Universitdt Padua Philosophie unter-
richtete, liel sich von Giovanni da Cavino (1500-1570/71)
eine Medaille mit der beriihmten Darstellung eines andro-
gynen Kugelmenschen mit janusartigem Doppelkopf und
acht GliedmaRen vor der Halbierung (deutlich erkennbar
die ménnlichen Genitalien an den Hinterbacken) sowie der
Inschrift »Philosophia duce regredimur« (Unter der Fiihrung
der Philosophie gehen wir zuriick) bzw. » Philosophia comite
regredimur« (In Begleitung der Philosophie gehen wir
zuriick) gielen (Abb. 17 & 18).5! Wie diese Medaille zeigt,
war die bildliche Vorstellung des Kugelmenschen fiir
Renaissancekiinstler nicht an eine streng geometrisch
konzipierte Kugelform gebunden,* sondern niherte sich im
Kontur der vertrauten realen Menschengestalt an. Das
wiirde auch fiir Basaitis Auffassung gelten.

51 Vgl. Edgar Wind, Pagan Mysteries in the Renaissance, New Haven
1959, 165-166, 185. Winds Abb. 68 zeigt den Holzschnitt der Medaille
aus lacobi Philippi Tomasini Patavini Illustrium Virorum Elogia Ico-
nibus Exornata, Padua 1630, 104, mit der Inschriftsvariante »Philoso-
phia duce regredimur«. Heinz Winter (Wien) verdanke ich den Hinweis
auf das Wiener Exemplar (KHM, Inv.-Nr. 14411bp) mit der Inschrifts-
variante »Philosophia comite regredimur« und das Londoner Exemplar
im British Museum (Inv.-Nr. 1880,1103.4, ebenfalls mit der Variante
»comite«), das von Philip Attwood auf circa 1549 datiert wird; siehe
Philip Attwood, Italian Medals ¢.1530-1600 in British Public Collec-
tions, London 2003, 194, Nr. 289a, und URL: https://www.britishmu-
seum.org/collection/object/C_1880-1103-4 (letzter Zugriff: 14.4.2024).

52 Manche Symposionforscher sind der Ansicht, man miisse die Kugelform
der Urmenschen eher zylindrisch auffassen; zur Diskussion und zu
den Bedeutungen des von Platon gewdhlten Adjektivs strongylos siehe
Manuwald 2012 (zit. Anm. 30), 92, Anm. 11. Manuwald selbst spricht
sich mit guten Griinden fiir die Annahme aus, Platon habe tatsdchlich
an die Kugelform gedacht. Siehe auch weiter unten die Erorterungen
zu »rotundus« und die Belege in Renaissance-Lexika im Philologischen
Postscriptum.

SEITE 18


https://www.britishmuseum.org/collection/object/C_1880-1103-4
https://www.britishmuseum.org/collection/object/C_1880-1103-4

Akademischer Synkretismus

Der Vergleich zwischen heidnischen und christlichen
Mythen im Rahmen des philosophischen Synkretismus
hatte in Humanistenkreisen zu dieser Zeit schon eine
lange Tradition. In Venedig lebte seit 1484 der Historiker
Marcantonio Coccio, genannt Sabellicus (1436-1506),
und prégte das gelehrte Ambiente.5® In seiner Jugend war
er ein Schiiler von Pomponius Laetus (1428-1498), der
in Rom an der Universitdt Rhetorik gelehrt, Antiquitdaten
gesammelt und privat die sogenannte Accademia Romana
ins Leben gerufen hatte.5* Dieser lose Zirkel von Huma-
nisten wollte die klassische Kultur gleichberechtigt an
die Seite der christlichen stellen, was dem humanisten-
feindlichen Papst Paul II. (weltlich: Pietro Barbo) wenig
Freude bereitet hat. 1468 wurden die Akademiker be-
schuldigt, den Papst ermorden und eine republikanische
Verfassung einfithren zu wollen. Etliche wurden wegen
Verschworung und Héresie verhaftet und gefoltert. Pom-
ponius selbst war zu dieser Zeit gerade in Venedig, wo
er zwei Patriziersohnen Privatunterricht gab, die ihn sehr
verehrten. An einen von ihnen, einen jungen Contarini,
der mit dem Sohn des Dogen Niccold Tron verschwégert
war, schrieb er ein paar Gedichte, worauf er verhaftet
und der Sodomie bezichtigt wurde. Das hat sein gutes
Verhiiltnis zu den Familien Contarini und Tron allerdings
nicht beeintrédchtigt, die offenbar nicht den Eindruck
hatten, dem Jiingling sei Schaden zugefiigt worden. Pom-
ponius wurde nach Rom ausgeliefert und dort in der
Engelsburg gefangengehalten; erst auf die Bitten von
Fiirsprechern hin (darunter Giovanni Tron und Kardinal
Bessarion) kam er wieder frei. Unter dem néchsten Papst,
Sixtus IV. (weltlich: Francesco della Rovere), erhielt die
Akademie 1478 eine pédpstliche Genehmigung, und die
»heidnischen Umtriebe« gingen weiter. So feierte man
etwa im April die Parilia, das antike Fest der Griindung
Roms, und verband es legitimierend mit den Heiligen,
die fiir diesen Tag im christlichen Kalender standen.>
Sabellicus war vor den Verfolgungen in den Norden
geflohen, wurde 1475 Professor in Udine, unterrichtete
ab 1484 Rhetorik an der Scuola Grande di San Marco in

53 Giuseppe Pomponi, La vita e le opere di Marcantonio Sabellico, in:
La storia di Vicovaro nel quadro delle vicende della Valle dell’Aniene,
di Roma, della Chiesa e d’Italia, Bd. 2, Vicovaro 1995, 213-255; Ruth
Chavasse, The Studia Humanitatis and the Making of a Humanist
Career: Marcantonio Sabellico’s Exploitation of Humanist Literary
Genres, in: Renaissance Studies 17/1, 2003, 27-38.

54 Marcus Antonius Sabellicus, Pomponii Vita, in: Pomponius Laetus,
Romanae historiae compendium, Venedig (Bernardinus de Vitalibus)
1500, am Ende des unpaginierten Bandes; Josef Delz, Ein unbekannter
Brief von Pomponius Laetus, in: Italia medioevale e umanistica 9,
1966, 417-440; Maria Accame, Pomponio Leto. Vita e insegnamento,
Tivoli 2008.

55 Paola Farenga, Considerazioni sull’Accademia romana nel primo
Cinquecento, in: Marc Deramaix & al. (Hgg.), Les académies dans
I’Europe humaniste. Idéaux et pratiques, Genf 2008, 57-74.

Venedig, leitete die Biblioteca Marciana, hielt 6ffentliche
Vorlesungen, verbreitete die Ideen der Accademia Ro-
mana und schrieb vielbéndige historische Werke, in de-
nen er biblische Wundergeschichten genauso skeptisch
behandelte wie heidnische Mythen. Ein Werk wurde erst
postum ediert: die 10 Biicher der Exempla oder De me-
morabilibus factis dictisque,’® in denen jeweils Personen
der christlichen und der heidnischen Uberlieferung als
Beispiele fiir spezifische Lebensumstidnde oder besonders
ausgefallene Begebenheiten einander mit einem kurzen
Text gegeniibergestellt werden.”’

Im humanistischen Ambiente Venedigs dieser Zeit
sind Vergleiche zwischen christlichen und heidnischen
Personen aus Historie und Mythos daher vertraut: Sabel-
licus war erst neun Jahre tot, als Basaiti die Berufung
vollendete. Alle Interessierten hatten genug Gelegenheit,
die offentlichen Vorlesungen®® des Gelehrten zu horen.

56 Marcus Antonius Coccius Sabellicus, Exemplorum libri decem, Venedig
(Ioannes Bartholomeus) 1507.

57 Z.B. Personen, die auf besondere Art aus dem Leben gegangen sind
(lib. 1, cap. 8): Jesus, Elias, Johannes der Sohn des Zebed&dus, Maria
und Katharina. Bei den Heiden finden wir da Romulus, Alkmene,
Kleomenes von Astypalaia und Aristeas von Prokonnesos. Oder die,
die sich als undankbar erwiesen haben (lib. 7, cap. 2): Lucifer, Adam,
Jakob, der Pharao, die Israeliten, Saul und Judas Ischariot. Bei den
Heiden: Jason, Theseus, Laomedon, Paris, die Athener, die Syracusaner,
etc. Da hier im Gegensatz zu Sabellicos historischen Werken viele
Wundergeschichten und frommelnde Einlassungen begegnen, kann
man sich beim Lesen des Eindrucks nicht erwehren, der Autor habe
die Exempla in satirischer Absicht geschrieben.

58 Chavasse 2003 (zit. Anm. 53), 30.

SEITE 19



Abb. 19: Giorgione, Die Drei Philosophen, 1509/1510, Leinwand, 125,5 x 146,2 cm. Kunsthistorisches Museum Wien, Gemaldegalerie, Inv.-Nr. 111

Ein Beispiel fiir den akademischen
Synkretismus in der venezianischen
Renaissancemalerei:

Die Drei Philosophen Giorgiones

Aus demselben akademischen Geist erkldrt sich ein an-
deres Gemadlde, das in Venedig kurz zuvor entstanden
war: Giorgiones (1473/78-1510) Die Drei Philosophen
(Abb. 19). Darin ist die Trias der iiberlieferungsgeméR
ersten und &ltesten Philosophen und Astronomen der
griechischen Antike dargestellt: Pythagoras (sitzend) und
seine beiden Lehrer, Thales von Milet (rechts) und
Pherekydes von Syros (Mitte).>® Das fiir unser Thema des

59 Polydori Vergilii Vrbinatis de rerum inuentoribus libri tres, Venedig
(Ioannes de Cereto de Tridino) 1507, 19r (lib. 1, cap. 17): »At Iosephus
[...] in primo contra Appionem dicens Sed eos etiam qui de caelestibus
& diuinis primitus apud graecos philosophati. idest Pherecydem Syrum:
& pythagoram & Thaletem omnes concorditer confitentur: aegyptiorum
& chaldaeorum fuisse discipulos.« (Aber Josephus sagt im ersten Buch

gegen Apion: Doch alle sind sich einig, jene, die als erste bei den Grie-

chen iiber Himmlisches und Géttliches philosophierten — namlich der
Syrer Pherekydes und Pythagoras und Thales -, seien Schiiler der
Agypter und der Chaldder gewesen.) Diese Aussage des Flavius Josephus
(C. Ap. 1, 14) wird zuvor bereits von Eusebius (Praep. ev. 10, 7, 9) zitiert.
Zur Interpretation des Gemaildes, die ich hier nur zusammenfasse, s.
auch: Karin Zeleny, Drei Philosophen und drei Humanisten, in: Wiener
Humanistische Blétter 49, 2007, 40-69; Ausstellungskatalog Wilfried
Seipel (Hg.), Vom Mythos der Antike (Kunsthistorisches Museum Wien),
Mailand 2008, 74-75, Kat.-Nr. 23 (Karin Zeleny). Als ich diese Beitrédge
schrieb, war mir die Annahme einer »islamischen Ebene« und einer
»kabbalistischen Ebene« gemél der Kleidung der Protagonisten im
Bild bereits klar vor Augen, denn nur eine einzige dargestellte »Szene«
darin zu suchen, wie in der modernen Kunstgeschichte iiblich, kann
dieser elaborierten synkretistischen Bilderfindung nicht gerecht werden.
Allerdings wurde ich gedrédngt zu publizieren, und die Identitét der
Philosophen und die »Ebene der christlichen Verkldrung« schienen
ausreichend reif. Seit damals war keine Eile mehr, und ich schreibe
derzeit an der zweiten Szene meines Dialogs mit allen fehlenden Teilen,
die ich damals erst zu verstehen begann: Elementen aus dem Mythos
von al-Khidr in der 18. Sure des Koran, aus dem Alexanderroman und
aus dem Sefer Jetzira. In jeder Ebene gibt es Motive im Bild, die offen-
sichtlich nicht hineinpassen, und das wurde vom Bilderfinder mit
Absicht so ausgedacht und beauftragt, damit kein Betrachter sich mit
nur einer einzigen Ebene zufriedengeben kann. Mit Freude kiindige
ich die baldige Prisentation meiner Forschungen an: Meiner Ansicht
nach hatte Giorgiones Gemalde eine wohlverborgene politische Inten-
tion, die man leicht versteht, wenn man die historischen Entwicklungen

SEITE 20



Synkretismus Interessante ergibt sich aus der Inszenie-
rung: Die drei Philosophen befinden sich vor dem Ora-
kelfelsen des Apollon in Didyma - identifiziert durch das
Licht, das von links, vom anthropomorphen Felsen her,
nicht aber von der Sonne im zentralen Hintergrund auf
die Szene fillt und Schatten erzeugt. Pythagoras, dessen
im Profil dargestelltes Gesicht von den Strahlen frontal
erleuchtet wird und der laut Jamblichs Biographie von
manchen als Sohn des Apollon angesehen wurde, kom-
muniziert darin gewissermallen mit seinem Vater, dem
Sonnengott und Orakelherrn.

Diese um 300 entstandene Biographie erinnert in
manchen Details stark an den biblischen Jesusmythos:%°
Die Geburt des Pythagoras wird darin durch Pythia
vorhergesagt wie jene Jesu durch Jesaja®; die Schwénge-
rung seiner Mutter Parthenia (der Name erinnert an
Marias Epitheton »Parthenos«) durch Apollon wird zwar
geleugnet, aber die Existenz der Vorstellung, er sei ein
Gottessohn, gerade dadurch belegt. Spéter schart Pytha-
goras eine Gruppe von Jiingern um sich, mit denen er
wie Jesus in Giitergemeinschaft lebt. Wie Jesus gilt er als
Gottgesandter und Weisester der Weisen, tut Wunder,
wird von den Behorden verfolgt und von einem Jiinger
verraten. Zuletzt wird er lieber am Rand eines Bohnen-
feldes von den Schergen hingeschlachtet, statt sich zu
retten und die Bohnen niederzutreten - auch hier: ein
bedacht und freiwillig hingenommener Tod wie bei Jesus
am Kreuz. Jamblich hat offenbar erkannt, wie sehr einige
Elemente des Jesusmythos den viel dlteren Uberlieferun-
gen zu Pythagoras nachempfunden sind, und als
iiberzeugter Heide mit seiner Schrift gekontert. Diese
Biographie war in Venedig fiir alle Interessierten einseh-
bar: Die Republik hatte 1472 die kostbare Biichersamm-
lung des bereits genannten Kardinals Bessarion, die Basis
der Biblioteca Marciana, geerbt, und darunter befanden
sich nachweislich zwei heute noch erhaltene Handschrif-
ten mit Jamblichs Pythagoras-Vita.®?

In Giorgiones Drei Philosophen spielen m.E. die
Analogien zwischen den Figuren des Jesus und des Pytha-
goras eine wichtige Rolle, da sich in der Ikonographie die

im ersten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts betrachtet, und war irgendwie
inspiriert von und vielleicht gedacht fiir Ismail I., »il Sophi«, den Schah
von Persien, der in einem seiner Gedichte schrieb: »Mein Name ist
Schah Ismail. Ich bin Gottes Mysterium. [...] Ich bin der lebendige Khidr
und Jesus, Sohn der Maria. Ich bin der Alexander meiner Zeitgenossen,
und sich mit genau jenen Personen identifizierte, die Pythagoras in den
synkretistischen Ebenen des Geméldes représentiert.

60 Siehe zu diesem Thema: David S. du Toit, Heilsbringer im Vergleich:
Soteriologische Aspekte im Lukasevangelium und Jamblichs Vita
Pythagorica, in: Michael von Albrecht & al. (Hgg.), Jamblich. Pytha-
goras. Legende - Lehre - Lebensgestaltung, Darmstadt 2002, 275-294;
John Dillon, Die Vita Pythagorica - ein »Evangelium«?, in: ibid.,
295-302.

61 Jes 7,14; 9, 6; 11, 1-2.

62 Venedig, Biblioteca Marciana, Mg 243, Colloc. 619, und Turin, Biblio-
teca Nazionale, MS graec. 146. Siehe Lotte Labowsky, Bessarion’s
Library and the Biblioteca Marciana. Six Early Inventories (Sussidi
Eruditi 31), Rom 1979, 175, 219.

schon erwdhnte Verkldrungsszene spiegelt, in der dem
Jesus Moses und Elias erscheinen, Jesu Antlitz wie die
Sonne (Apollon) leuchtet und seine Kleidung weild wie
Schnee wird (Pythagoras war laut Jamblich stets weil3
gekleidet) und Jahwe Jesus als seinen geliebten Sohn
bezeichnet.®> Im Grunde handelt es sich um denselben
Typos: Ein gottlicher Vater kommuniziert mit seinem
irdischen Sohn, und dazu treten je zwei Assistenzfiguren,
bei Jesus dessen Prifigurationen aus der jiidischen
Historiographie, bei Pythagoras dessen Lehrer. In Gior-
giones Gemaélde liegt also, wenn man es so sehen will,
eine »heidnische Verkldrung« vor: ganz im Sinne des
philosophischen Synkretismus der Accademia Romana,
der durch die iiber zwei Jahrzehnte wéhrende Lehrtatig-
keit des Sabellicus im venezianischen Geistesleben gut
verwurzelt war. Als Betrachter ist man aber nicht ge-
notigt, diese Verbindung zu sehen, und ein Vertreter
der Inquisition auf der Suche nach Haresien wird auf
den ersten Blick keinerlei Verdacht schopfen, in den
Drei Philosophen konnten Protagonisten der antiken
Astronomie und der jiidisch-christlichen Uberlieferung
miteinander verglichen werden oder gar »heidnische
Umtriebe« vorliegen.

Im venezianischen Kielwasser der Accademia Romana
steht wegen des seltsamen Details des riickwarts gewandten
Kopfes wohl auch der Bilderfinder von Basaitis Berufung.
Angesichts von drohenden Héresie-Verdédchtigungen ist es
nicht ratsam, Vergleiche mit heiklen Konnotationen schrift-
lich darzulegen, weil man aufs Wort festgenagelt werden
kann. Weniger Gefahr birgt ein »ritselhaftes« Bild oder
Bilddetail, das ja erst eines gelehrten Interpretators be-
darf, der es erkennen und erkldren, zur Not aber auch
verbal verschleiern kann. Das gilt umso mehr, wenn ein
seitens der geistlichen und weltlichen Obrigkeit dermafen
brutal verfolgtes Motiv im Hintergrund auftaucht wie die
Homosexualitat.

63 Biblia 1511, fol. 424v (Mt 17, 1-5): »Et post dies sex assumpsit iesus petrum
et iacobum et ioannem fratrem eius: et duxit illos in montem excelsum
seorsum: et transfiguratus est ante eos. Et resplenduit facies eius sicut
sol: vestimenta autem eius facta sunt alba sicut nix. Et ecce apparuerunt
illis moyses et helyas cum eo loquentes. [...] ecce nubes lucida obumbrauit
eos. Et ecce vox de nube dicens: Hic est filius meus dilectus in quo mihi
bene complacui: ipsum audite.« (Und nach sechs Tagen nahm Jesus
Petrus und Jakobus und dessen Bruder Johannes mit sich und fiihrte sie
auf einen hohen Berg hinauf. Und er wurde vor ihnen verwandelt. Und
sein Antlitz leuchtete wie die Sonne, seine Gewénder aber wurden weil3
wie Schnee. Und siehe, Moses und Elias erschienen ihnen und sprachen
mit ihm. [...] Siehe, eine leuchtende Wolke beschattete sie. Und siehe,
eine Stimme sprach aus der Wolke: »Das ist mein geliebter Sohn, in dem
ich mir gut gefallen habe: Hort ihn.«)

SEITE 21



Zeitgenossische Interpretationen von
Platons Kugelmenschenmythos:
Ficino, Bembo, Equicola, Leone Ebreo

Da der Kugelmenschenmythos neben den Menschen-
schopfungsmythen in Ovids Metamorphosen und im
Poimandres des Corpus Hermeticum ein antikes Pendant
zur biblischen Genesis darstellt und durch die Autor-
schaft Platons bei den Humanisten hohe Autoritédt ge-
nieRt, stellt sich die Frage, wie Renaissancegelehrte diese
mit der herrschenden Moral so kontrastierende Passage
in Platons Symposion interpretieren. Uberliefert sind
mehrere Deutungen des Kugelmenschenmythos, von
denen vier, die in Venedig zur Entstehungszeit von Ba-
saitis Gemélde sicher bekannt waren, im Folgenden in
chronologischer Reihenfolge kurz betrachtet werden
sollen. Fiir alle Autoren gilt: Das problematische Thema
der Homosexualitédt ignorieren sie kurzerhand und deu-
ten den Mythos fiir ihre Gedankenwelt vollig um, jeder
auf seine Weise.

In seinem Symposionkommentar De amore, 1484
zeitgleich veroffentlicht mit seiner Platoniibersetzung,5
macht Marsilio Ficino aus dem doch sehr leiblich kon-
notierten Kugelmenschenmythos ein psychologisches
Drama.® Dazu erzédhlt er zunédchst die Geschichte vollig
neu, und zwar ohne die Passagen, in denen Genitalien
bauchwirts verschoben und Knabenliebhaber als die
besten Ménner gepriesen werden. Dann weist er darauf
hin, man miisse die alten Theologen allegorisch lesen,
um die unter dem Schatten der Metaphern verborgenen
Geheimnisse zu finden. Schon Augustinus habe aber
empfohlen, nicht alles, was die Metapher enthélt, auch
fiir sinnvoll zu erachten.®® Damit rechtfertigt Ficino

64 Ich zitiere beide Texte aus der Edition Diuus Plato, Venedig (per Ber-
nardinum de Choris de Cremona et Simonem de Luero impensis
Andree Toresani de Asula) 13. Augusti 1491 (Hain 13063), darin:
Commentarium Marsilii Ficini Florentini in conuiuium Platonis de
amore, fol. 133r-150r, und Platonis Conuiuium de Amore, fol. 150r-158r.
Eine ausfiihrliche Interpretation dieser Passage bietet Sergius Kodera,
Renaissance Readings of the Myth of Aristophanes from Plato’s Sym-
posium (189C-193D). Marsilio Ficino, Leone Ebreo, Giordano Bruno,
in: Quaderni d’italianistica 26/1, 2005, URL: https://www.academia.
edu/47605930/Renaissance_Readings_of_the_Myth_of_Aristopha-
nes_from_Platos_Symposium_189C_193D_Marsilio_Ficino_Leone_
Ebreo_Giordano_Bruno (letzter Zugriff: 14.4.2024), 21-58; wieder
aufgenommen als Kapitel 7 in: Idem, Disreputable Bodies: Magic,
Medicine and Gender in Renaissance Natural Philosophy (Essays and
Studies 23), Toronto 2010, 213-249, hier: 218-228. Ficinos entsexua-
lisierende Interpretation der Aristophanesrede ist auch zentrales
Thema in einer umfassenden Studie, wie in Renaissance-Ubersetzungen
unter neuzeitlichem Moraldiktat der antike Eros von paderastischen
und homosexuellen Tendenzen gesdubert wurde und der Begriff der
»platonischen Liebe« entstand, der sich von Platons Auffassung sehr
unterscheidet: Todd W. Reeser, Setting Plato Straight: Translating
Ancient Sexuality in the Renaissance, Chicago 2016, bes. Kapitel 4:
Ficino and the Practice of Purging Same-Sex Sexuality, 117-149.
Ficino 1491, 137r: »Hec aristophanes & alia narrat permulta: monstris
portentisque similia: sub quibus / quasi uelaminibus quibusdam diuina
mysteria latere putandum. Mos enim erat ueterum theologorum sacra
ipsorum puraque arcana ne a prophanis & impuris polluerentur figu-
rarum vmbraculis tegere. Nos autem que in figuris superiorum: & alijs
describuntur singula exacte ad sensum pertinere non arbitramur. Nam

6

19,1

6

o)}

offenbar auch, Teile des Mythos, die ihm unpassend er-
scheinen, auszulassen. Und dann beginnt er seine eigene
»gesduberte« Version zu interpretieren, so als wire sie
der Originaltext. Diesen Originaltext kann damals natiir-
lich jeder in seiner Ubersetzung finden, die getreu und
vollstdndig ist, aber das ficht ihn nicht an.

In seiner Umdeutung wird zundchst der Mensch zur
Seele des Menschen.®” Alle Seelen waren urspriinglich
»ganz« und hatten zwei Lichter: das eingeborene Licht
der Vernunft und das von Gott eingeflofSte Licht des
gottlichen Glanzes (»splendor«).%® Sie wollten aber von
sich aus Gott gleich sein, wandten daher dem eingebore-
nen Licht allein sich zu und verloren dadurch das Licht
des gottlichen Glanzes. Hierbei kommt es also zu einer
Art Trennung, womit das zentrale Motiv des Kugelmen-
schenmythos ungefdhr gewahrt ist, jedoch ohne Platons
Begriindung: die gottliche Strafe. Wenn die Menschen
spater diesen Verlust erkennen und in ihnen die Sehn-
sucht nach dem gottlichen Licht erwacht, versuchen sie
dieses durch das Streben nach Wahrheit wiederzuerlan-
gen, und wenn das gelingt, sind sie wieder ganz und heil.*

Aurelius Augustinus non omnia inquit: que in figuris finguntur signi-
ficare aliquid putanda sunt. Multa enim propter illa / que significant
ordinis & connexionis gratia sunt adiuncta. Solo uomere terra pro-
scinditur. Sed ut hoc fieri possit / cetera quoque huic aratri membra
iunguntur.« (Dieses und vieles anderes erzéhlt Aristophanes, was
Wahn- und Wunderdingen gleicht: Unter diesen gleichsam Schleiern
sollen sich, wie manche vertreten, gottliche Mysterien verbergen. Es
war Brauch bei den alten Theologen, ihre heiligen und reinen Geheim-
nisse durch die kleinen Schatten der Metaphern zu bedecken, damit
sie nicht von den Uneingeweihten und Unreinen besudelt wiirden. Wir
aber sind nicht der Ansicht, jede Einzelheit, die in den Metaphern und
anderen AuRerungen der Vorfahren beschrieben wird, gehore exakt
zum Sinn. Denn Aurelius Augustinus sagt: Nicht von allem, was in
Metaphern erfunden wird, soll man meinen, es bedeute etwas. Vieles
ist ndmlich wegen der Bedeutung zum Zweck der Ordnung und des
Zusammenhangs beigefiigt. Nur mit dem Pflug wird die Erde durch-
furcht. Aber damit das geschehen kann, werden diesem Pflug auch
noch die iibrigen Teile hinzugefiigt.)

67 Ficino 1491, 137v: »Ex his perspicuum esse potest. Cum homines
aristophanes nominauit, more Platonico animas nostras significasse.«
(Aus alldem kann man erkennen: Wenn Aristophanes »Menschen«
sagte, meinte er auf platonische Weise unsere Seelen.)

68 Die Lichtmotive bezieht er m.E. aus der Kosmo- und Anthropogonie
des Poimandres, des ersten Traktats des Corpus Hermeticum, das er
1463 aus dem Griechischen ins Lateinische tibersetzt hatte: Mercorii
Trismegisti Liber de Potestate et Sapientia Dei per Marsilivm Ficinvm
tradvctus: ad Cosmvm Medicem, Venedig (per Maximum de butricis
Papiensem) 1491 (Hain 8460). Diese spatantiken Schriften galten fiir
Ficino als uralte Werke des dgyptischen Philosophen, Priesters und
Konigs Hermes Trismegistos. Aus der »prisca theologia« speisten sich
fiir ihn sowohl die antike Philosophie als auch die biblische Uberlie-
ferung. Zur Ubersetzung siehe: Christine Harrauer, Marsilio Ficino
und der -Mythos vom Menschens, in: Maria-Christine Leitgeb &
Stéphane Toussaint & Herbert Bannert (Hgg.), Platon, Plotin und
Marsilio Ficino. Studien zu den Vorldufern und zur Rezeption des
Florentiner Neuplatonismus, Wiener Studien, Beiheft 33, 2009,
173-188.

69 Ficino 1491, 137r: »Sectione facta dimidium amore ad dimidium tra-
hitur. Animae iam diuise & immerse corporibus / cum primum ad
annos adolescentie uenerint naturali & ingenito lumine: quod serua-
runt: ceu sui quodam dimidio excitantur ad infusum illum diuinumque
lumen / olim ipsarum dimidium: quod cadentes amisere studio ueritatis
recipiendum. Quo recepto iam integre erunt: & dei visione beate.«
(Nachdem der Schnitt erfolgt ist, wird eine Hélfte durch Liebe zu der
anderen Hilfte hingezogen. Wenn die bereits geteilten und in die
Korper versenkten Seelen in die Jahre der Jugend kommen, werden
sie durch das natiirliche und eingeborene Licht, das sie sich bewahrt
haben, gleichsam durch eine Hélfte ihrer selbst dazu erweckt, jenes

SEITE 22


https://www.academia.edu/47605930/Renaissance_Readings_of_the_Myth_of_Aristophanes_from_Platos_Symposium_189C_193D_Marsilio_Ficino_Leone_Ebreo_Giordano_Bruno
https://www.academia.edu/47605930/Renaissance_Readings_of_the_Myth_of_Aristophanes_from_Platos_Symposium_189C_193D_Marsilio_Ficino_Leone_Ebreo_Giordano_Bruno
https://www.academia.edu/47605930/Renaissance_Readings_of_the_Myth_of_Aristophanes_from_Platos_Symposium_189C_193D_Marsilio_Ficino_Leone_Ebreo_Giordano_Bruno
https://www.academia.edu/47605930/Renaissance_Readings_of_the_Myth_of_Aristophanes_from_Platos_Symposium_189C_193D_Marsilio_Ficino_Leone_Ebreo_Giordano_Bruno

Dazu mischt Ficino noch den Mythos vom Fall der
Seele in die irdische Fleischlichkeit und von der Seele
Versuch, zur Schau der gottlichen Ideen aufzusteigen:
Platon erzéhlt in seinem Phaidros dazu den bekannten
Mythos des Seelenwagens mit den gefliigelten Rossen,
einem folgsamen und einem storrischen, und des Abstur-
zes der Seele zur Erde. Der getrennte Zustand bedeutet
fiir Ficino damit auch die Gefangenschaft der Seele in
der Materie.

Das ist klarerweise eine eindrucksvolle theologische
Ausdeutung gleich mehrerer platonischer Mythen - und
Ficino verdiente seinen Ruhm -, aber sehr weit entfernt
von der konkreten Vorstellung der Kugelmenschen im
Symposion und der brutalen Strafe des Zeus fiir deren
Ubermut. Platons zwei véllig gleichberechtigte und eben-
biirtige Halblinge werden bei Ficino zu zwei sehr unter-
schiedlichen Lichtern, einem irdisch-sehnsiichtigen und
einem gottlich-lockenden. Und wichtig ist auch ein
weiterer gravierender Unterschied: Die sexuelle Vereini-
gung bei Platon tduscht nur kurz iiber das Getrenntsein
hinweg, kann aber die Trennung an sich nicht aufheben,
denn die beiden Hilften werden nie wieder zu einem
dauerhaften Ganzen. Bei Ficino hingegen erlaubt die
Liebe eine spirituelle Erlosung ohne jeglichen sexuellen
Akt.”® Ficino schreibt daher auch konsequent von den
Minnern - seine Seelen sind immer ménnlich -, die von
Natur aus bestimmt sind, auf geistiger Ebene zu zeugen
und untereinander ihre Gelehrsamkeit weiterzugeben
(Gedanken, die er der Rede des Sokrates in Platons
Symposion entnimmt, der dort die Lehren der weisen
Seherin Diotima referiert). Das ist fiir ihn die »himm-
lische« Form der Liebe, und in diesem Zusammenhang
erwéhnt er auch die - mitunter unkeusche - Liebe unter
Minnern. Die gro8e Mehrheit liebt ja auf vulgédre Weise,
um Wollust zu empfinden und Kinder zu zeugen,”™ wobei

eingefloRte und gottliche Licht, das einst ihre eigene Hilfte war, die
sie im Fall verloren hatten, durch das Streben nach Wahrheit wiederum
zu empfangen. Wenn sie es empfangen haben, werden sie sogleich heil
sein und selig, weil sie Gott schauen.)
70 Ficino 1491, 138r: »Tria igitur ut breui complectar amoris beneficia
collaudabimus: quod nos olim diuisos in integrum restituendo / reducit
in celum: quod suis quemque collocat sedibus facitque omnes in illa
distributione quietos: quod omni expulso fastidio suo quodam ardore
oblectamentum quasi nouum iugiter accendit in animo / redditque
illum blanda & dulci fruitione beatum.« (Daher werden wir, um es
kurz zu fassen, drei Wohltaten der Liebe loben: Sie macht uns, die wir
einst getrennt wurden, wieder heil und fiihrt uns in den Himmel;
sie bringt jeden auf seinen Platz und macht alle zufrieden in dieser
Einteilung; sie vertreibt allen Diinkel und entziindet dauernd durch
ihren Brand gleichsam neue Wonne im Geist und macht diesen durch
angenehmes und siiles GenieRen gliicklich.)
Ficino 1491, 145v: »Ceterum alij uel propter naturam / uel propter
educationem ad animi fetus sunt quam corporis aptiores. Alij & quidem
plurimi contra. Illi celestem sequuntur amorem. Isti vulgarem. I1li
natura iccirco mares & illos quidem iam pene adultos potius quam
feminas / aut pueros amant. Quoniam in eis magis admodum viget
mentis acumen. Quod ad disciplinam: quam illi generaturi sunt propter
excellentiorem sui pulchritudinem est aptissimum. Alij contra / propter
congressus uenerei uoluptatem & corporalis generationis effectum.
Quoniam vero genitalis illa vis anime / utpote cognitionis expers

7

=

fiir letzteres Frauen notwendig sind, die in Ficinos Welt
keine Rolle spielen.”

Wer also Platons Kugelmenschenmythos in Original
oder Ubersetzung zusammen mit Ficinos Kommentar
liest, stol3t auf evidente Unstimmigkeiten.

Der Autor der zweiten iiberlieferten Renaissance-
Interpretation transformiert Platons Mythos in ein erbau-
liches Manifest der patriarchalen Kernfamilie. Pietro
Bembo (1470-1547) stammte aus einem venezianischen

sexuum nullum habet discrimen / natura tamen sua totiens incitatur
ad generandum quotiens formosum corpus aliquod iudicamus. Contingit
plerumque ut qui cum masculis conuersantur / quo genitalis partis
stimulos sedent / illis se misceant.« (Ubrigens sind manche entweder
wegen ihrer Natur oder ihrer Erziehung besser fiir Kinder des Geistes
als des Leibes geeignet. Andere, und zwar die meisten, ganz im Gegen-
teil. Jene folgen der himmlischen Liebe, diese der gewohnlichen. Daher
lieben jene von Natur aus eher Manner - und zwar schon fast erwach-
sene solche - als Frauen oder Knaben, denn in diesen lebt die Geistes-
schérfe in hoherem MaRe, die wegen der exzellenteren Schonheit des
Thrigen am geeignetsten ist fiir die Gelehrsamkeit, die sie erzeugen
wollen. Die anderen ganz im Gegenteil, wegen der Wollust der sexuellen
Vereinigung und des Effekts der korperlichen Fortpflanzung. Weil aber
jene Zeugungskraft der Seele aufgrund mangelnder Erkenntnis keinen
Unterschied zwischen den Geschlechtern macht, wird sie ihrer Natur
gemdl trotzdem jedesmal zum Zeugen angespornt, wenn wir irgend-
einen Leib als schon beurteilen. Meistens passiert es dann eben: Jene,
die mit Mannern Umgang pflegen, kopulieren mit diesen, um dadurch
die Triebe ihres Zeugungsgliedes zu befriedigen.)

72 Er selbst diirfte erotische Gefiihle nur fiir Ménner gehegt haben. In

seiner erstmals 1495 gedruckten Briefsammlung (die Zitate stammen
aus der Edition Epistolae Marsilii Ficini Florentini, Niirnberg [Anto-
nius Koberger] 1497) finden sich sehnsuchtsvolle Liebesbriefe, die er
selbst als »litterae amatoriae« bezeichnet, an den Dichter Giovanni
Cavalcanti (1444-1509), der viele Jahre lang mit Ficino in dessen Villa
in Careggi zusammenlebte; z.B. Ficino an Cavalcanti, 5. Jainner 1474
(ed. 1497, fol. XIIv): »[...] Sed vnum mihi molestum est prae caeteris:
quod ideo scribis ad me: quia promiseris: ergo pactioni istud tribuo
non amori. Amatorias posco literas non mercatorias. an es etiam pacto
meus scilicet quia ego sum tuus: amore uolo sis meus.« (Aber eines ist
mir ldstiger als alles andere: Du schreibst mir, weil Du es versprochen
hast. Daher fasse ich das als Pakt und nicht als Liebe auf. Ich fordere
aber Liebesbriefe, keine Geschéftsbriefe! Oder gehorst Du mir durch
einen Pakt, weil ich Dir gehore? Aus Liebe sollst Du mir gehoren, so
will ich’s.) Ficino an Cavalcanti, 30. August 1478 (fol. XIIIr): »Qvid
igitur faciam? Prior ne ego ad te scribam? An tuas literas expectabo?
Equidem cum ad alios fere nunquam nisi lacessitus scribere soleam:
tibi tamen venire obuiam cogor & prior inire certamen. Haec [sic,
recte: Nec, corr. ed. 1561] silere diutius te permittam. Non potes enim
sine meo languore silere. Huc me quod te non fugit immoderatus im-
pulit estus. Isthuc ventus intolerabilis retrahit: adeo vt vix hodie me
contineam: quin ad vrbem protinus aduolem. Potes vero hic me solus
aliquot & illos quidem pauculos dies tuis literis retinere. Nam dum
literis tuis legendis totus incumbam: nec ventorum procellas sentiam
nec fulmina & tonitrus audeam [sic]. Sic ergo fit vt verba sedare ventos:
& tempestates depellere valeant. [...]« (Was soll ich also tun? Soll ich
als erster Dir schreiben? Oder soll ich auf Deinen Brief warten? Ich,
der ich anderen fast nur schreibe, wenn ich dazu aufgefordert werde,
bin gezwungen, Dir entgegenzukommen und als erster den Wettkampf
zu beginnen. Und ich werde Dir nicht langer zu schweigen erlauben.
Wenn Du namlich schweigst, werde ich krank. Dahin hat mich - was
Dir nicht entgangen ist — die maRlose Glut gebracht. Dorthin treibt
mich der unertrdagliche Wind zurtick: Kaum kann ich mich heute
beherrschen, in die Stadt zu fliegen. Du allein aber kannst mich hier
einige und zwar wenige Tage durch Deine Briefe zuriickhalten, denn
wiahrend ich mich ganz dem Lesen Deiner Briefe widme, werde ich
weder die Béen der Winde spiiren noch die Blitze und Donner horen.
So wird es also wirklich wahr: Worte konnen Winde und Gewitter
vertreiben.)
Zum Konzept der Freundschaft in der Renaissance, mit Beispielen aus
Dichtung und Epistolographie (darunter auch aus Ficinos Briefen)
siehe Robin Hodgson, The Marriage of True Minds. Of the Rise and
Fall of the Idealized Conception of Friendship in the Renaissance,
Diss. Univ. Hannover 2003, vor allem die Kapitel The reassessment of
the classical notions in Renaissance humanism, 62-89, und, speziell
zu Ficino, The community of friends: Humanistic pen-pals« and the
quest for real friendship, 119-133.

SEITE 23



Patriziergeschlecht; sein humanistisch interessierter Vater
Bernardo war Botschafter der Republik und mit Ficino
befreundet. Seit 1497 arbeitete er an seinen Asolani,
philosophisch-poetischen Gespréchen iiber die hofische
Liebe, die er 1505 erstmals bei Aldus Manutius in Venedig
drucken lief8.” Im zweiten Buch preist sein Protagonist
Gismondo die Liebe als kosmische Macht, der die
Menschheit ihre Zivilisation verdankt. Der darin nur
kurz nacherzéahlte Kugelmenschenmythos (ohne Erwah-
nung von Doppelménnern oder Doppelfrauen) dient
dabei - mit einem eindringlich warnenden Exkurs in die
Karawanologie — als Erkldrung fiir die Notwendigkeit
des arbeitsteiligen Zusammenlebens von Mann und Frau,
da deren verschiedene Aufgaben allein nicht zu bewalti-
gen seien.”

Auf Bembos Asolani antwortete Mario Equicola (ca.
1470-1525), der in seiner Jugend ein Mitglied der Acca-
demia Pontaniana in Neapel war, dann bei Ficino in
Florenz studierte und ein vertrauter Hofling von Isabella
d’Este, der Markgrafin von Mantua, wurde, in der ersten

73 Zur Biographie siehe Carol Kidwell, Pietro Bembo. Lover, Linguist,
Cardinal, Montreal 2004. Zu den Asolani im Kontext des Petrarkismus
und der Liebestraktate am Beginn des 16. Jahrhunderts sieche Mariella
Magliani & Vincenza Cinzia Donvito, L'amore per Petrarca, 'amore
di Petrarca, 'amore, in: Enrico Maria Dal Pozzolo (Hg.), Labirinti del
cuore. Giorgione e le stagioni del sentimento tra Venezia e Roma,
Neapel 2017, 59-71, hier: 65-66. Ich verwende die Edition: Gli Asolani
di Messer Pietro Bembo, Venedig (Aldus Manutius) 1515. Die Passage
zum Kugelmenschenmythos darin fol. 58v-60v.

74 Bembo 1515, fol. 59r-v: »Noi non siamo interi, ne il tutto di noi medesi-
mi & con noi; se soli maschi, o sole femine ci siamo. Percio che non &
quello il tutto, che sanza altrettanto non puo stare; ma & il mezzo so-
lamente, e niente piu; si come uoi Donne sanza noi huomini, & noi
sanza uoi non possiamo. [...| Percio che se ben si considera; questa
uita, che noi uiuiamo, di fatiche innouerabili & piena: allequai tutte
portare nell’'un sesso nell’altro [sic] assai sarebbe bastante da per se,
ma sotto esse mancherebbe non altrimenti, che facciano la oltre ’'Ales-
sandria taleuolta e Cameli di lontani paesi le nostre mercanzie portanti
per le stancheuoli arene; quando auiene per alcun caso, che sopra il
scrigno dell’'uno le some di due pongono i loro padroni: che non po-
tendo essi durare cadono & rimangono a mezzo camino. Percio che
come potrebbono gli huomini arare, navicare, edificare, gli studi delle
lettere sequitare; se ad essi conuenisse anchora queglialtri cotanti
exercitij fare, che uoi fate? O come poteremmo noi dare ad un tempo
le leggi a popoli & le poppe a figliuoli, & tra gli loro uagimenti le
questioni delle genti ascoltare? [...] Che se noi huomini non possiamo
& gli nostri uffici & gli uostri abbracciare; molto meno si dee dir di
uoi; che di minori forze sete generalmente che noi.« (Wir sind nicht
ganz, und nicht das Ganze unser selbst ist bei uns, wenn wir nur allein
Mainner oder allein Frauen sind. Denn das ist nicht das Ganze, das
ohne seine Entsprechung nicht bestehen kann, sondern es ist nur die
Halfte und nicht mehr, so wie Ihr, Frauen, ohne uns Madnner und wir
ohne Euch nicht bestehen kénnen. [...] Denn wenn man es wohl be-
denkt, ist dieses Leben, das wir leben, voll von unzéhligen Miihen, die
zu ertragen weder das eine noch das andere Geschlecht fiir sich genii-
gen konnte, sondern es wiirde unter ihnen zugrundegehen nicht anders
als dort jenseits von Alexandria mitunter die Kamele, die aus weit
entfernten Landern unsere Handelsgiiter durch die ermiidenden Sand-
wiisten tragen. Manchmal legen ihre Herren wegen irgendeines Ge-
brechens auf den Packsattel des einen die Lasten von zweien; sie halten
das nicht aus, fallen um und bleiben auf halbem Weg zuriick. Wie
sollten die Médnner daher die Acker pfliigen, das Meer befahren, Hiuser
bauen, das Studium der Literatur verfolgen, wenn es ihnen zufiele,
auch noch jene vielen Dinge zu tun, die Ihr tut? Oder wie konnten wir
gleichzeitig den Volkern Gesetze und die Brust unseren Kindern geben
und unter deren Gewimmer den Anliegen der Leute zuhoren? [...]
Wenn wir Ménner schon nicht unsere Pflichten und die Euren erledigen
konnen, darf man das noch viel weniger von Euch verlangen, die Ihr
generell weniger Kréfte habt als wir.)

Dekade des 16. Jahrhunderts mit seinem Libro de natura
de amore.” Der Kugelmenschenmythos figuriert hier als
Folie fiir die Temperamentenlehre und die vier Elemente,
die bei den Menschen zu Anziehungen und Abstofungen
fiihren. Generell wird - so schreibt er — sich jeder von
gutem Anstand und Schonheit angezogen fiihlen, da sie
das Resultat eines ausgeglichenen Charakters sind, der
mit jedem Temperament harmoniert.”® Mit dieser Aussage
und iiberhaupt mit der Einbeziehung der AbstolRung
entfernt er sich vollig vom urspriinglichen Sinn des My-
thos, in dem ja zwei ganz spezielle Halblinge einander
anziehen; Equicola gibt aber noch eine lange Reihe von
Beispielen, welche Elemente im menschlichen Charakter
zu harmonischem oder unharmonischem Zusammen-
leben fiihren, und geht dann zum Thema der Planeten-
einfliisse und der Astrologie iiber. Auch hier wird das
Thema der Sexualitédt nicht beriihrt.

Ganz anders bei einem Mann, der christlicher Priide-
rie sich nicht verpflichtet fiihlt. Der jidische Gelehrte
und Arzt Jehuda ben Isaak Abravanel, auch Leo Hebraeus

75 Zur Datierung siehe Laura Ricci (Hg.), La redazione manoscritta del
»Libro de natura de amore« di Mario Equicola, Rom 1999, 18-35, zit.
nach Stephen Kolsky, Mario Equicola’s »Libro de natura de amore«
(1525): A New Interpretation, in: Bibliotheque d Humanisme et Renais-
sance, T. 72, Nr. 3, 2010, 593-620, hier: 594. Siehe auch Magliani &
Donvito 2017 (zit. Anm. 73), 66. Ich verwende die Editio princeps:
Libro de natura de amore di Mario Equicola secretario del illustrissimo
S. Federico .I1. Gonzaga Marchese di Mantua, Venedig (Lorenzo Lorio
da Portes) 1525.

76 Equicola 1525, fol. 128r: »E dunque ciascuno di noi mezo, & ciascuno
cerca il suo resto, cioe quella stirpe donde fu seperato: Se questo per
caso si scontra, di quelli e amore uehementissimo, & quelli se amano
per tutto tempo di lor uita. Questa fabula che credemo altro ne apporte?
Se non in amore esser necessaria conuenientia di Genio stella et idea?
Chi e colui cosi mediocremente ne li studii physici erudito, alquale
non sia noto de la nobilissima parte del cielo prouenire mutatione &
alteratione in li quattro corpi simplici, dicti elementi: da quali principii
hauemo la complexione, non essendo altro, como sua diffinitione ne
insegna, che effecto, ilquale resulta dalle qualita de li elementi: Da
questa procede amore & odio naturale: questa ne parturisce & acquista
beniuolentia, & lo contrario: Si comprende, che ad alcuni ne piace
compiacere, & semo non solamente inclinati a gratificarli, ma da non
so che, quasi uiolentati obsequirli: De alcuni del solo aspecto si prende
molestia: tutto credeno accascare da pari, ouero repugnante comple-
xione. Molte uolte fra belle donne, una men bella con fermo uinculo
liga: Vniuersalmente la bona gratia & belleza ciascun tira, per proce-
dere da temperata complexione: per che quel temperamento ad ogni
humore e conforme.« (Jeder von uns ist also ein Halbling und jeder
sucht seinen Rest, ndmlich jenen Stamm, von dem er getrennt wurde.
Wenn er diesem zuféllig begegnet, ergibt das heftigste Liebe, und sie
lieben einander fiir alle Zeit ihres Lebens. Was glauben wir also erkléare
uns diese Geschichte anderes als die Notwendigkeit in der Liebe gemdR
Anlage, Gestirn und Vorstellung zusammenzupassen? Wer ist in den
physischen Disziplinen so mittelmédRig ausgebildet, dem das nicht
bekannt ist? Aus dem edelsten Teil des Himmels kommt die Verwand-
lung und Verdnderung bei den vier einfachen Koérpern, genannt »Ele-
mente«: Von diesen Prinzipien haben wir unseren Charakter, der nichts
anderes ist, wie seine Definition lehrt, als der Effekt, der aus den Ei-
genschaften dieser Elemente resultiert. Aus ihm entspringen natiirliche
Liebe und Abscheu, er gebiert und empfingt Wohlwollen und dessen
Gegenteil. Verstdndlicherweise gefallt es einigen uns zu gefallen, und
wir sind nicht nur geneigt, ihnen die Freude zu machen, sondern von
irgendetwas geradezu vergewaltigt, ihnen zu folgen. Bei manchen packt
uns schon der Ekel, wenn wir ihrer nur ansichtig werden. All das, so
heildt es, kommt vom dhnlichen oder abstoRenden Charakter. Oftmals
ist unter schonen Frauen eine weniger schone, und gerade sie fesselt
mit festen Banden. Generell ziehen guter Anstand und Schonheit einen
jeden an, weil sie einem ausgeglichenen Charakter entspringen: Diese
Mischung harmoniert mit jedem Temperament.)

SEITE 24



oder Leone Ebreo genannt (ca. 1460-1521/30), stammte
aus Portugal, von wo die Familie vertrieben wurde.”” Sein
Vater Isaak lebte von 1503 bis zu seinem Tod 1508 in
Venedig, und Jehuda, der sich in Anspielung auf seinen
Namen als Leone (Lowe) italianisierte, kam aus Neapel
wohl 1506 in die Lagunenstadt; 1515 ist er in Ferrara
dokumentiert und zog dann nach Pesaro und zuriick
nach Neapel. Vermutlich seit der Jahrhundertwende
schrieb er an seinen Dialoghi d’amore,’® in denen Filone
(Philon, der Liebende) und Sofia (Sophia, die Weisheit)
iiber die Liebe diskutieren und dabei unter anderem
Platons Symposion und den Kugelmenschenmythos
ausfiihrlich erortern. Jehuda nimmt im Gegensatz zu den
bereits besprochenen Autoren das Thema der Sexualitét
aus Platons Originaltext auf: Sie ist fiir ihn ein wichtiger
Bestandeteil eines normalen und gliicklichen Lebens.”
Die durch die Trennung ausgeldste Sehnsucht nach der
zweiten Hilfte besteht allerdings auch hier ausschlieBlich
zwischen Mann und Frau, und die Homosexualitét bleibt
ausgespart. Nur das dritte, das androgyne Geschlecht in
Platons Aristophanesrede ist bei ihm doppelgestaltig, und
die Trennung betrifft nur dieses. Auf psychischer Ebene
geht es auch um den ménnlichen Aspekt des Intellekts
und den weiblichen Aspekt des Leibes, der Materie: Sex
halt fiir ihn Leib und Seele zusammen, um es salopp
auszudriicken.® Dazu kommt wie bei Ficino eine theo-

77 Zu Leben und Werk siehe Sergius Kodera, Filone und Sofia in Leone
Ebreos Dialoghi d’amore. Platonische Liebesphilosophie der Renais-
sance und Judentum, Frankfurt a.M. 1995; Jodo J. Vila-Cha, Amor
Intellectualis? Leone Ebreo (Judah Abravanel) and the Intelligibility
of Love, Braga 2006; Eugenio Canone, in: Leone Ebreo, Dialoghi
d’amore, hg. von Delfina Giovannozzi, Rom & Bari 2008, V-XIX. Siehe
auch Magliani & Donvito 2017 (zit. Anm. 73), 67.

78 Jehuda ben Isaak Abravanel, Dialogi d’amore di Maestro Leone Medico
Hebreo, Rom (per Antonio Blado d’Assola) 1535.

79 Siehe auch die ausfiihrliche Interpretation dieser Passage von Kodera
2010 (zit. Anm. 65), 228-245.

80 Abravanel 1535, fol. 93r: »Onde li fece diuidere, cioe fece chel corpo
fece resistenzza al quanto a l'intelletto, & che lintelletto s'inclino a le
cure necessarie del corpo e sue naturalita, perche la uita fusse piu presto
humana che angelica, dice che da questa diuisione nacque l'amore, perd
che ogni mezzo desia & ama la reintegratione del suo mezzo restante,
cioe che in effetto 'intelletto non haueria mai cura del corpo, se non
fusse per 'amore che ha al suo consorte mezzo corpore femminino, ne
il corpo si governaria per l'intelletto se non per 'amore & affettione
che ha al suo consorte & mezzo masculino, & in quello che dice uni-
endosi I'un’ mezzo con laltro, per 'amore non cercauano le cose
necessarie per il sostenimento loro & periuano; onde per rimedio
Iuppiter li fece tornare li genitali de 'uno verso de l'altro, & satisfatti
per il coito & generatione del simile si reintegro la loro diuisione, signi-
fica che il fine de la loro diuisione de la parte intellettiua, & corporea,
fu perche pigliando satisfattione de li diletti corporei si sostentassero
ne lindiuiduo, & generassero il simile per la perpetua conseruatione
de la spetie.« (Daher lieR er sie entzweiteilen, das heiRt: Durch sein
Eingreifen leistete der Leib dem Verstand einigen Widerstand, und der
Verstand bequemte sich zur nétigen Pflege des Leibes und dessen
Natiirlichkeiten, denn das Leben war eher menschenhaft als engelhaft.
Platon sagt, aus dieser Trennung sei die Liebe geboren, denn jede Hilfte
ersehnt und liebt die Wiedervereinigung mit seiner anderen Halfte.
Tatsdachlich wiirde ndmlich der Verstand nie seinen Leib pflegen, wenn
es nicht wegen der Liebe wire, die er fiir seine schicksalsverbundene
Hilfte, den weiblichen Leib, empfindet, und auch der Leib wiirde sich
nicht vom Verstand lenken lassen, wenn es nicht wegen der Liebe und
Zuneigung wire, die er zu seinem Schicksalsgefdhrten und seiner
ménnlichen Hailfte empfindet. Und wenn er sagt: Als die eine Halfte
mit der anderen sich vereinigte, suchten sie vor lauter Liebe nicht die

logische Komponente. Wahrend freilich Ficino Platon
generell als Propheten und Vorgdnger des Christentums
sehen will, sieht Leone ihn als Propheten und Nach-
gidnger des Judentums, denn seiner Ansicht nach ist im
Kugelmenschenmythos die biblische Genesis rezipiert.
Bekanntlich gibt es im 1. Buch Mose zwei unterschied-
liche Schopfungsberichte: Im ersten, dem »priesterschrift-
lichen«, schafft Jahwe am Ende des Sechstagewerks
(Gen 1, 27) den Menschen nach seinem Ebenbild als
Mann und Frau, daher androgyn, so wie Jahwe selbst
nach jidischer Auffassung ménnliche und weibliche
Aspekte hat, und im zweiten Bericht, dem »jahwisti-
schen, schafft Jahwe Adam im Paradies (Gen 2, 7) und
erst viel spdter (Gen 2, 22) Eva aus dessen Rippe oder
aus dessen Seite, wie Leone mit Hinweis auf das hebra-
ische Original betont.®! Das entspricht fiir ihn der

nétigen Dinge fiir ihre Verpflegung und gingen zugrunde, weswegen
Jupiter als Heilmittel ihnen die Genitalien einander zudrehen lief§, und
befriedigt durch den Koitus und die Fortpflanzung ihresgleichen sei
ihre Trennung geheilt worden, dann meint er damit: Der Zweck ihrer
Trennung hinsichtlich der Teile des Verstandes und des Leibes war, sie
Befriedigung in den leiblichen Wonnen finden zu lassen, damit sie sich
dadurch im Individuum aufrechterhielten und &hnliche Nachkommen
zum Zweck der ewigen Erhaltung der Gattung erzeugten.)
Abravanel 1535, fol. 84v: »Vuol dire che Adam cio¢ huomo primo, il
qual Dio creo nel di sesto de la creatione essendo un’ supposto humano
conteneua in se maschio, & femmina senzza diuisione, & perd dice che
Dio cred Adam ad immagine di Dio, maschio & femmina creo quelli,
una uolta il chiama in singulare Adam uno huomo, l'altra uolta il chiama
in plurale maschio & femmina creo quelli, per denotare che sendo un’
supposto conteneua maschio, & femmina insieme, perd comentano qui
li comentarij Hebraici antichi in lingua caldea dicendo, Adam di due
persone fu creato d’'una parte maschio, da l'altra femmina, & questo
dichiara nell’'ultimo il testo, dicendo che Dio Cred Adam maschio &
femmina, & chiamo il nome loro Adam, che dichiard solo Adam con-
tenere tutti due, & che prima un’ supposto fatto d’ambi due si chiamaua
Adam, perod che non si chiamo mai la femmina Eua, fin’ che non fu diuisa
dal suo maschio Adam, dal quale pigliorono Platone, & li Greci quello
Androgeno antico mezzo maschio, & mezzo femmina, di poi dice Dio
non & buono che ’huomo sia solo faccianli aiutorio in fronte di lui, cioe
che non pareua che stessi bene Adam maschio, & femmina in un’ corpo
solo, colligato di spalle, con contra uiso, che era meglio che la femmina
sua fosse diuisa, & che venisse in fronte, per poterli essere aiutorio, &
per fare esperimento di lui, gli portd gl’animali terrestri, & uccelli per
uedere se si contentaria con alcuna de le femmine de gl’animali per sua
compagnia, & egli pose il nome a ciascuno de gl’ animali secondo le sue
proprie nature, & non troud alcuno suffitientie per esser li aiutorio &
consorte, onde, 'addormentd, & piglido uno de i suoi lati, il quale in
hebraico & uocabulo equiuoco a costella, ma qui et in altre parti ancora
sta per lato, ciot il lato, o persona feminile, che era dietro a le spalle di
Adam, & la diuise da esso Adam, & supli di carne la uacuita del luogo
diuiso, & quel lato fece donna separata, la quale si chiama Eua poi che
fu diuisa & non prima, che a I'hora era lato & parte di Adam, & fatta
lei Dio la presento ad esso Adam risuegliato del sonno, & egli disse
questa in questa uolta e osso de mie ossa, & carne de mia carne, questa
si chiamera uirago, perche da I’huomo fu pigliata [...].« (Das will heiRen,
Adam, nédmlich der erste Mensch, den Gott am sechsten Tag der Schop-
fung schuf, habe, weil er ein menschliches Individuum war, in sich Mann
und Frau ohne Trennung enthalten, und daher sagt er, Gott habe Adam
nach dem Bild Gottes geschaffen, als Mann und Frau geschaffen. Einmal
nennt er im Singular Adam einen Mann, das andere Mal nennt er ihn
im Plural »als Mann und Frau hat er sie geschaffen«, um anzuzeigen,
er habe als Individuum Mann und Frau gemeinsam enthalten. Daher
kommentieren hier die alten hebrdischen Kommentare in chaldéischer
Sprache, Adam sei aus zwei Personen geschaffen, im einen Teil ménnlich,
im anderen weiblich, und das erkldrt am Ende die Schrift, wenn sie sagt,
Gott habe Adam als Mann und Frau geschaffen und ihren Namen Adam
genannt, was heiflt, Adam allein habe alle beide enthalten und zunéchst
habe ein aus beiden bestehendes Individuum sich Adam genannt, weil
nie die Frau Eva genannt wurde, bevor sie nicht von ihrem Mann Adam
getrennt war. Von da haben Platon und die Griechen den antiken halb
mannlichen und halb weiblichen Androgynen genommen. Dann sagt

8

ey

SEITE 25



Trennung des urspriinglich androgynen Kugelmenschen
in Mann und Frau, und Platon habe diese Vorstellung,
wie er schreibt, aus der Genesis iibernommen, ausge-
schmiickt und dabei die hebrdischen Elemente vollig
durcheinandergebracht.8?

Das alles - wiewohl philologisch und religionswissen-
schaftlich interessant, wenn man der Frage nachgehen
will, woher Platon die Inspiration fiir seinen so ungrie-
chischen Kugelmenschenmythos genommen hat - fiihrt
jetzt natiirlich zu weit fort von unserem Thema, denn in
Basaitis Gemalde sind beide Grisaillewesen offenbar
Ménner, aber Adam und Eva kennen wir bereits als ty-
pologische Figuren in den gemalten Architekturrahmen
niederldndischer Evangelienszenen, als zweite, anachro-
nistische Ebene im Bild und Hintergrundinformation,
warum nach biblischer Uberlieferung die Erlésung der
Menschheit durch Jesus iiberhaupt notwendig wurde.

Halten wir fest: Zur Zeit, als die Idee zu Basaitis
Berufung heranreifte, konnte man in Venedig Leones
Ansicht kennen, der platonische Mythos der Trennung
der androgynen Kugelmenschen sei vom biblischen My-
thos der Erschaffung Evas abgekupfert, die vom andro-
gynen Adam abgetrennt wurde. Jedem, der je Platons
Originaltext gelesen hat, steigt bei dieser evidenten
Ahnlichkeit auch der Gedanke an Doppelménner und
Doppelfrauen auf und die Frage, wo sie denn in der bi-
blischen Uberlieferung vorkdmen. Aber Leone Ebreo
erwihnt sie nicht, und dasselbe gilt auch fiir die christ-
lichen Humanisten, die in ihren Schriften Platons Mythos
zu interpretieren vorgeben: cum tacent clamant.

Gott [Gen 2, 18]: Es ist nicht gut, wenn der Mensch allein ist: Machen
wir ihm eine Hilfe, die ihm gegeniibersteht. Das hei3t: Ihm schien es
nicht gut, wenn Adam ménnlich und weiblich in nur einem Leib war,
am Riicken verbunden, mit den Gesichtern in entgegengesetzter Rich-
tung. Besser war, wenn seine Frau von ihm getrennt war und vor ihn
kam, um ihm helfen zu kénnen. Und um ein Experiment mit ihm zu
machen, brachte er ihm die Tiere der Erde und die Vigel, um zu sehen,
ob er sich mit irgendeiner Frau der Tiere als Gesellschaft begniigen
wiirde. Und er gab jedem der Tiere einen Namen gem&R deren Eigen-
schaften und fand keines ausreichend, um ihm Hilfe und Gefdhrtin zu
werden. Daher schléferte er ihn ein und nahm eine seiner Seiten - in
hebréischer Sprache ist das Wort gleichbedeutend mit Rippe, aber hier
und anderswo steht es fiir Seite, namlich die Seite oder weibliche Person,
die zuvor hinter dem Riicken Adams war - und trennte sie von Adam
und fiillte die Leere der getrennten Stelle mit Fleisch. Und diese Seite
machte er zu einer separaten Frau, die Eva hiel3, als sie getrennt war,
und nicht vorher, als sie noch Seite und Teil Adams war. Und als sie
geschaffen war, zeigte er sie dem aus dem Schlaf erwachten Adam. Und
der sagte: Diese ist diesmal Knochen von meinen Knochen und Fleisch
von meinem Fleisch, diese soll Mdnnin heillen, weil sie vom Mann
genommen ist.)

82 Abravanel 1535, fol. 82v: »La fauola & tradutta da autore piu antico
delli Greci, cioe da la sacra historia di Moise, de la creatione delli primi
parenti humani, Adam, & Eua. [...] Platone la prese da lui, & l'amplio,
& orno secondo loratoria grecale, facendo in questo una mescolanzza
inordinata de le cose hebraice.« (Der Mythos ist nach einem Autor
iibersetzt, der viel dlter als die Griechen ist, ndmlich aus der heiligen
Geschichte des Moses, von der Erschaffung der ersten menschlichen
Eltern, Adam und Eva. [...] Platon hat sie von ihm iibernommen, er-
weitert und gemé&R griechischer Rhetorenmanier ausgeschmiickt und
damit eine ungeordnete Mischung aus den hebrdischen Dingen
veranstaltet.)

Ficinos Umdeutung und die Berufung

Ficinos Interpretation des Kugelmenschenmythos, die
die Genesis nicht einbezieht und im neuplatonisch-
hermetischen Gedankengeb&ude bleibt, ist zwar in Bezug
auf den originalen Text Platons mit den rein mensch-
lichen und hierarchisch vollig gleichgestellten Halblingen
ebenfalls hochst eklektisch, hat aber uniibersehbare
Gemeinsamkeiten mit dem Sujet der Berufung der S6hne
des Zebeddus. Die gottlichen und menschlichen Lichter,
die bei Ficino einander anziehen, konnen geradezu als
typologisches Aquivalent dieser Szene gelten, denn bei
den biblischen Berufungen holt ja tatsdchlich Jesus
- christlichem Glauben zufolge ein Mann gottlicher Ab-
stammung - menschliche Manner zu sich, die als seine
engsten Vertrauten ausersehen sind: erst Petrus und
Andreas, dann Jakobus und Johannes, wie im Bild dar-
gestellt ist. Die Figur des Johannes, der im traditionell
diesem zugeschriebenen Johannesevangelium nie na-
mentlich, sondern stets »der Jiinger, den Jesus liebte«
genannt wird, hat in diesem Zusammenhang zentrale
Bedeutung. Erkennt daher ein humanistisch gebildeter
Venezianer des 16. Jahrhunderts im riickschauenden Kopf
des linken Grisaillemannes eine Anspielung auf Platons
Mythos, kann er - da er natiirlich auch Ficinos Ausdeu-
tung mit den Poimandres-Einfliissen kennt - nicht umhin,
die Verbindung zwischen dieser Ausdeutung und der
biblischen Berufungsszene zu sehen. Der Bilderfinder
gibt ihm gleichsam eine mogliche Erklarung, warum der
berithmte Meister Ficino, der sich vom originalen Sym-
posionstext in seiner Interpretation so erstaunlich weit
entfernt hatte, in blatantem Gegensatz zu Platon eine
postulative Anziehung zwischen Géttlichem und Mensch-
lichem in den Mythos hineinlesen wollte und warum man
dies sogar fiir vertretbar halten kann, dann nédmlich,
wenn man an einen Spezialfall aus Ficinos religioser
Weltanschauung, die - in christlichem Sinne - h&chste
und stirkste aller Anziehungskrafte, Berufungen, Lieben
denkt: die Liebe Jesu zu seinen Jiingern und generell zu
den Menschen, die sich im Erlosungswerk seiner Passion
erweist, und die Liebe der Menschen zu Jesus und zu
dessen gottlichem Vater, wie sie bereits von Moses gefor-
dert wurde (5. Buch Mose 6, 5; vgl. auch 10, 12): »Du
sollst den Herrn, Deinen Gott, lieben mit Deinem ganzen
Herzen und mit Deiner ganzen Seele und mit Deiner
ganzen Kraft.«%5 Der neutestamentarischen Uberlieferung
zufolge nennt Jesus dieses Gebot das vornehmste und
groRte (Mt 22, 37-38; vgl. auch Mk 12, 29-31, Lk 10, 27)
und spricht ausdriicklich von der Gegenseitigkeit dieser
Liebe (Joh 14, 21; vgl. auch 16, 27): »Wer meine Gebote

83 Biblia 1511, fol. 69v: »Diliges dominum deum tuum ex toto corde tuo:
et ex tota anima tua: et ex tota fortitudine tua.«

SEITE 26



hat und sie hilt, der ist es, der mich liebt. Wer mich aber
liebt, der wird von meinem Vater geliebt werden. Und
ich werde ihn lieben und mich selbst ihm greifbar ma-
chen.«® In einer solchen Liebe kann ein gldubiger
Mensch sich vermutlich gut vorstellen ganz und heil zu
werden.

Verkniipfung offener Fadenenden

Nicht ausgeschlossen wird durch diese tiefergehende
Interpretation des Gemildes die oben bereits angedeutete
naheliegende. Vielleicht war der gelehrte und mit antiken
und neuzeitlichen Schriften vertraute Bilderfinder und/
oder Auftraggeber des Gemaildes selbst homosexuell,
empfand dies als v6llig naturgeméll und wollte weder
von kirchlicher noch von weltlicher Obrigkeit deswegen
verfolgt und bedroht werden. In seinem Andachtsbild
habe er daher - so die Annahme - jenen innigen und
fulminanten Moment, in dem Jesus und Johannes erst-
mals einander ansichtig und ihrer Sehnsucht nach einem
gemeinsamen Lebensweg gewahr werden, darstellen und
den Architekturrahmen mit seinen Grisaillemédnnern
hinzufiigen lassen: als Evokation einer Rahmenhandlung
fiir diese Begegnung im ficinianisch gelesenen Doppel-
ménnermythos des Symposions, um mit diesem Bild vor
Augen und gerechtfertigt durch angesehene literarische
Autoritdten tiber die Liebe unter Médnnern zu meditieren,
mag sie auf erotischer Ebene ausgelebt oder rein »plato-
nisch« sein. Solang wir {iber diesen Bilderfinder keine
biographischen Informationen haben, wird diese Annah-
me freilich eine anmutige Phantasie bleiben miissen.

Doch das brisante Thema der Homosexualitit an
sich ist ab dem Moment, in dem man die Identifizierung
der Grisailleménner als platonischer Doppelmann-
halblinge akzeptiert, aus Basaitis Gemé&lde nicht mehr
auszublenden.

Um diesen problematischen und delikaten Aspekt der
hier vertretenen These nochmals resumierend zu fokus-
sieren: Was der Bilderfinder offenbar beabsichtigte
- nédmlich das in beiden Mythensujets grundlegende Motiv,
die Liebe unter Midnnern, in ein kohdrentes Bild zu
fassen -, wird schon allein aus seiner schieren Entschei-
dung deutlich, die an Platons Doppelménner erinnernden
Grisaillen neben der Berufungsszene anzubringen. Denn
warum sonst hétte er das Bild genau so konzipieren
sollen? Da man in den literarischen Interpretationen des
platonischen Mythos von Bembo, Equicola und Leone
Ebreo, wie sich gezeigt hat, nur von den androgynen

84 Biblia 1511, fol. 462v: »Qui habet mandata mea et seruat ea: ille est qui
diligit me. Qui autem diligit me: diligetur a Patre meo. Et ego diligam
eum: et manifestabo ei meipsum.«

Kugelmenschen und der Anziehung zwischen Mann und
Frau liest, ohne jegliche Anspielung auf Doppelméanner
oder die verponte Homosexualitit, hétte er leicht, wenn
ihm nur generell an der bildlichen Platonrezeption gele-
gen gewesen ware, auch seine gemalten Halblinge als
Mann und Frau darstellen konnen. Wollte er eine unse-
rem Gemadlde analoge, aber heteroerotisch konnotierte
Verbindung zwischen Kugelmenschen- und Evangelien-
mythos vergegenwartigen, héatte er dann zum Beispiel
eine Szene zwischen Jesus und Maria Magdalena oder
die Verkiindigung an Maria durch den Erzengel Gabriel
ins Zentrum setzen konnen; in beiden Fillen wire auch
Ficinos Umdeutung als Anziehung zwischen gottlichen
und menschlichen Lichtern beriicksichtigt. Er zeigt aber
- und dies ist zweifellos kein Zufall, sondern Absicht —
zwei Grisaillemédnner und die Berufung des von Jesus
geliebten Jiingers Johannes im Kreise weiterer Ménner.

Soweit konnte der gedachte Lebenswandel der Prot-
agonisten rein geistlich, herzlich und keusch bleiben.
Aber mit dem platonischen Vorbildtext vor Augen wird
dies anders. Der Kugelmenschenmythos erscheint nur
im Symposion, und das zentrale Thema dieses Dialogs
ist die Liebe, die hier offenkundig eine sexuelle Kompo-
nente hat, denn als temporire Linderung der qualvollen
Sehnsucht nach dem abgetrennten Partner bleibt der
gestraften Menschheit gemé&R gottlichem Erbarmen nur
die Kopulation. Wir konnten auch an die neue manuelle
Erreichbarkeit der nunmehr bauchwérts verschobenen
Genitalien denken, aber diese praktikable Option der
Lebenserleichterung thematisiert Platon naturgeméR
nicht. Was er seinem Aristophanes in den Mund legt, ist
ja eine mythische Erkldrung, wie es zur erotischen An-
ziehung zwischen Menschen verschiedenen oder gleichen
Geschlechts kommt und warum es diese sexuell definier-
ten Priaferenzen tiberhaupt gibt. Aus dem Raum, den er
den Varianten zuweist, ersiecht man leicht, welche davon
ihn am meisten interessiert. Die Anziehung zwischen
Mainnern und Frauen (mit despektierlichen Auslassungen
iiber Ehebrecher beiderlei Geschlechts) und die Anzie-
hung zwischen Frauen sind jeweils in einem kurzen Satz
abgetan. Aber die Anziehung zwischen Méannern, die auf
die urspriinglichen Doppelménner zuriickzufiihren sei,
wird danach ausfiihrlich begriindet, eindrucksvoll be-
schrieben und sehr gelobt. Wenn also ein Humanist im
Venedig der Renaissance und vor dem Hintergrund der
synkretistischen Assoziationen der Accademia Romana,
deren Anschauungen in der Serenissima durch die Lehr-
téatigkeit von Marcantonio Sabellico fest etabliert sind,
platonische Doppelmannhalblinge in eine bildliche
Darstellung aufnimmt - mag er sie nun selbst malen oder
als Auftraggeber hineinreklamieren - und daher geméaf
Platons uniibersehbar zentralem Motiv wissentlich auf

SEITE 27



die Anziehung zwischen Mannern anspielt, kann er gar
nicht umhin, diese als homosexuelle Méanner positiv
wahrzunehmen - freilich wird er sich hiiten miissen,
seinen Standpunkt allzu offensichtlich zu dokumentieren,
weil Homosexualitdt in seiner eigenen Lebensrealitdt im
Gegensatz zu jener Platons empfindlich bestraft wird.
Und wer die Aristophanesrede im Symposion gelesen hat
und daher die Doppelmannhalblinge anhand des riick-
schauenden Kopfes des linken Grisaillemannes in Basai-
tis Gemilde erkennt, kann gleichermaen nicht umhin,
die bildlich chiffrierte Botschaft der freundlichen Akzep-
tanz homosexueller Kontakte seitens des Bilderfinders
zu verstehen.

Wie konnen wir uns die Genese dieses einzigartigen
Werkes vorstellen? Sicherlich kam der gedachte Huma-
nist nicht mit einer fertigen Skizze in Basaitis Werkstatt,
legte diese auf den Tisch und sagte: »Marco, bitte mal
mir das, alles farbig, bis auf diese beiden Figuren!« Da-
gegen sprechen die tastende Herangehensweise bei der
Ausfithrung und die vielen Anderungen wihrend des
Malprozesses, die wir der Infrarotreflektographie und
der technologischen Analyse entnehmen (siehe oben das
Kapitel Komposition). Da der linke Grisaillemann iiber
die fertige Sdule gemalt ist, diirften die fiir die Gesamt-
aussage des Gemaldes so wichtigen Doppelmannhalblin-
ge erst spat und vielleicht als letzte den Bildraum betreten
haben. Vielleicht war Basaiti selbst der Bilderfinder und
entwickelte das Gemélde langsam in eigener Regie: Wenn
er griechischer Herkunft war und eine exzellente huma-
nistische Ausbildung genossen hatte, wire ihm die Kon-
zeption der Darstellung zuzutrauen.®® Hier fehlen einfach
Quellen zu seinem Werdegang. War das Gemélde hinge-
gen ein Auftragswerk, ist der spéte Auftritt der Doppel-
mannhalblinge erkldrungsbediirftig, und man koénnte
darin vielleicht eine autoprotektive Strategie erkennen.
Wenn der Bilderfinder den Maler zundchst mit 16blicher
Evangelienszene und unverdidchtigem Architekturrahmen
beauftragte und erst kurz vor der Vollendung und dem
Verschwinden des fertigen Bildes in seinem Privatissi-
mum die Grisaillemdnner hinzusetzen liel}, dann ver-
kiirzte er damit sein Risiko, jemandem, der es in der
Werkstatt sah, {iber riickschauende Kopfe und paradoxe
Ohren Rechenschaft ablegen zu miissen. Das sind natur-
gemdll miillige Spekulationen. Wir wissen derweil nichts
iiber die historische Genese der Berufung, nichts iiber
deren Provenienz vor der Inventarisierung in der Samm-
lung von Bartolomeo della Nave im Jahre 1636, und

85 Das ist nicht undenkbar. Der Maler und Kupferstecher Giulio Campa-
gnola (ca. 1482-1516/18) z.B. stammte aus einer Humanistenfamilie
und lernte als Kind bereits Latein, Griechisch und Hebréisch; siehe
Antonio Carradore, Giulio Campagnola, un artista umanista, in:
Venezia Cinquecento XX, 40/2, 2010, 55-134.

86 Vgl. Ferino-Pagden & Odlozil 2009 (zit. Anm. 2), 219.

Abb. 20: Marco Basaiti, Berufung der Sohne des Zebeddus, Detail:
Unterzeichnung der Hand

wir wissen nicht einmal, ob Basaiti selbst in den tieferen
Sinn seines Werkes eingeweiht war. Ausschlieffen kénnen
wir beim aktuellen Stand der Basaiti-Forschung ebenfalls
nichts. Nutzen wir also den in der Kunstwissenschaft gut
eingefiihrten Begriff »Bilderfinder«, der sowohl fiir Auf-
traggeber als auch fiir Maler gelten kann.

Nicht auszuschlief3en ist auch ein scherzhaftes Mo-
ment in der so erstaunlichen Komposition. Die erhalte-
nen Komodien des Aristophanes sind fiir ihre dtzenden
Wortspiele in sexualibus und speziell auch in homosexu-
alibus beriihmt, und jegliche ernsthafte Interpretation
eines bizarren und in der griechischen Uberlieferung
sonst nicht belegten Mythos, den Platon ausgerechnet
dem Aristophanes in den Mund legt, mag dem Bilderfin-
der als ohnehin fragwiirdiges Unterfangen erschienen
sein. Allein die Assoziation mit Aristophanes provoziert
Vorstellungen von Windbeuteleien aller Arten bei einem
Kenner und Liebhaber von dessen Dramen.

Ein irritierendes Detail, das durch die Alterung und
zunehmende Transparenz der Farbschichten im Laufe
der vergangenen fiinf Jahrhunderte herausgeapert ist,
verweist tatsdchlich auf das Spiel mit durchaus pikanten
Gedanken in der vorbereitenden Phase der Grisaillemén-
nergenese und néhrt Zweifel an der allzeit hermelinoiden
Lauterkeit des Malers und/oder des Bilderfinders. An
der rechten Sdule erkennt man mit freiem Auge eine
durchscheinende Unterzeichnung,®” den Kontur einer
zweiten, viel klobiger skizzierten Hand (Abb. 20): Der
rechte Grisaillemann umgriff seine S&dule urspriinglich
eine Handbreit weiter unten und streckte dabei wohl
seinen Mittelfinger aus (es ist nicht ganz klar zu

87 Vgl. Ibid., 223.

SEITE 28



erkennen, ob unter diesem ausgestreckten Finger noch
zwei oder drei Finger an der Sdule liegen, aber oberhalb
scheint eindeutig ein weiterer nicht ausgestreckter Finger
durch, der dann nur der Zeigefinger sein kann). Diese
noch heute gebrduchliche obszone Geste, die dem Ad-
ressaten anale Penetration ankiindigt, ist in Antike und
Renaissance gut belegt und gemeinhin verstanden
worden.88

Diese anstoRige Hand wurde freilich sorgfiltig iiber-
malt und durch eine unverdéchtige ersetzt, aber der
riickschauende Kopf und das seltsame Ohr des linken
Grisaillemannes blieben trotz ihrer anatomischen Ansto-
RBigkeit unverdndert: Offenbar sind sie fiir das Gemélde
und dessen Sinn essentiell.

Ein unkonventionell denkender Humanist lieR hier
ein Ergebnis seiner Gelehrsamkeit durch eine nur mit
Literaturkenntnis auflésbare, Aufmerksamkeit erregende,
aber nicht erzwingende Anspielung in ein kostbares Bild
malen bzw. malte dieses selbst: ein Zeichen der inneren
Verbindung zwischen Ficinos transzendenter Interpreta-
tion eines burlesken, durch Platons Urheberschaft ge-
adelten Mythos und der Evangelienszene von der Beru-
fung. Fiir ihn und wohl auch fiir seine gelehrten Freunde
wird dieses Ratsel im »Betrachterraum« des Bildes, der
die realitdtskonforme Aedicula mit utopischer Schwérze
umgibt, zum philosophisch-theologischen Manifest

88 Stellvertretend fiir zahlreiche Kommentatoren und Lexikographen der
Renaissance sei hier Erasmus von Rotterdam zitiert, der in seinem
Adagium 2, 372 einige antike Belegstellen versammelt (Erasmi Rotero-
dami Adagiorum Chiliades tres, ac centuriae fere totidem, Venedig
[Aldus Manutius] 1508, fol. 148v): »Medium ostendere digitum. Medio
item digito porrecto supremum contemptum significabant. Martialis.
Atque illi digitum porrigeret medium. Nam hunc digitum Martialis
impudicum uocat. Ostendit digitum, sed impudicum. Persius. Infamem,
Infami digito & lustralibus ante saliuis. Huc arbitror pertinere, quod
apud Laertium Diogenes ut alibi diximus hospitibus quibusdam De-
mosthenem uidere cupientibus, non indice digito, sed medio porrecto
demonstrauit, parum uirum innuens & effoeminatum. Ac paulo post
eodem in loco satis indicat porrectione digiti medii quippiam obscoe-
num significari, cum ait insanos haberi, qui medium porrigant digitum,
qui indicem, non item. Itaque eodem in carmine duobus adagiis extre-
mum contemptum indicauit Satyricus. Mandaret laqueum & medium
ostenderet unguem. Elegantius fiet utrunque si longius detorqueatur.
Vt philosophicis praeceptis laqueum mandes, tu tuo uiuito more. Et
Theologorum decretis, medium unguem ostendunt, id est plane con-
temnunt ridentque.« (Den Mittelfinger zeigen. Durch den ausgestreck-
ten Mittelfinger deuteten sie hochste Verachtung an. Martial [2, 28, 2]:
»Und wiirde ihm den Mittelfinger entgegenstrecken.« Denn diesen
Finger nennt Martial [6, 70, 5] den unkeuschen. »Er zeigt ihnen den
Finger, aber den unkeuschen.« Persius [2, 2, 33] nennt ihn den beriich-
tigten: »Mit beriichtigtem Finger und lduterndem Speichel.« Hierher
scheint auch folgende Uberlieferung des Laertios [6, 34] zu gehéren:
Diogenes, wie wir schon anderswo gesagt haben, zeigte einigen Frem-
den, die Demosthenes sehen wollten, diesen nicht mit dem Zeigefinger,
sondern mit dem ausgestreckten Mittelfinger, womit er andeutete, er
sei wenig ménnlich und verweiblicht. Und kurz darauf gibt er an der-
selben Stelle einen ausreichenden Hinweis, mit der Mittelfinger-
streckung werde etwas Obszones angezeigt, indem er sagt, jene seien
wahnsinnig, die den Mittelfinger ausstrecken, die den Zeigefinger
ausstrecken aber nicht. Und so erweist der Satiriker [Juvenal 10, 53] in
einem Gedicht mit zwei Sprichwortern duBerste Verachtung. »Er [sc.
Demokritos] wiirde ihr [sc. Fortuna] den Strick senden und die Mittel-
kralle zeigen.« Eleganter werden beide, wenn man sie weiter abwandelt.
Um philosophischen Lehren den Strick zu senden, sollst Du nach
Deiner Weise leben. Und den Dekreten der Theologen zeigt man die
Mittelkralle, das heift: man verachtet und verlacht sie einfach.)

- vielleicht mit einem aristophaneisch-humorvollen
Augenzwinkern, vielleicht mit Ironie und Bitterkeit - und
zum Dokument der Selbstverankerung in der antiken
Kultur. Erorterte er dieselben Zusammenhénge in Wort
oder Schrift, wiirde das wegen der homoerotischen Kon-
notationen damals mit Sicherheit zu Problemen fiihren.
Bei einem nonverbalen Bild hingegen hat er mehrere
Moglichkeiten, den Sinn zu vernebeln: Fragt jemand,
dem er nicht vertraut, was das Detail mit dem riickschau-
enden Kopf bedeuten solle, kann er auf Dantes Wahr-
sager verweisen oder generell auf die bewohnten Archi-
tekturrahmen in niederldndischen Vorbildern, kann sich
auf Grottesken, Fabelwesen und allerlei damals beliebte
Parerga® berufen und zur Not sogar die anatomische
Ungeschicklichkeit des Malers beklagen.

Hinsichtlich der individuellen Andacht kommt noch
ein weiterer Aspekt dazu. In Ficinos Interpretation geht
es um den Aufstieg der Seele zum Géttlichen und um die
Loslosung vom Irdischen. Auch dieses Motiv findet sich
im gemalten Rahmen, wenn man es so sehen will. Der
rechte Grisaillemann mit seiner neuen Gestalt, die ihm
episodischen Liebeserfolg und Lustgewinn ermdglicht,
16st sich ja gerade von seiner Sdule und schickt sich an
befreit (und vielleicht in postkoitaler, ganz unanimalisch-
untrister Dankbarkeit?) vom Sockel zu steigen: Hier mag
assoziativ die Erlosung mitschwingen.

Ganz anders agiert der linke Grisaillemann, der unter
groBer Muskelanspannung seine Sdule innig umarmt,
sich fest anklammert und nicht willens scheint, sich von
der irdischen Materie zu trennen. Im Gegensatz zum
rechten ist er, wie sein Kopf erweist, von Apollon noch
nicht in einen »modernen« Menschen umoperiert worden
und sehnt sich verzweifelt nach seinem zweiten Halbling,
ruft nach ihm mit offenem Mund und voller Schmerz.

Durch seine »Unfertigkeit« erklért sich schliefflich
auch die eingangs bereits erwédhnte irritierende Position
seines gespitzten, auf Antwort hoffenden Ohres: Sein
Hinterkopf ist ndmlich nicht von der Sdule optisch ver-
deckt, wie man auf den ersten Blick glaubt, sondern
schlichtweg inexistent, denn dort befand sich kurz zuvor
noch ein zweiter Vorderkopf mit dem Gesicht seines
verlorenen Partners (eine gute Vorstellung seiner »ur-
spriinglichen« Anatomie gibt Passeris Medaille, vgl. Abb.
17 & 18). Die Saule verschliel$t provisorisch die offene
Wunde des halbierten Schédels sowie des sezierten Tor-
sos und fungiert auch in rettungsmedizinischer Hinsicht

89 Generell zum Thema der ergotzlichen und mitunter skurrilen Zutaten
und vermeintlichen Nebenséchlichkeiten in der Renaissancekunst
siehe Degler 2015 (zit. Anm. 21). Basaitis Grisaillemdnner hétten sich,
solang sie unerkldrt und nur »befremdliche steinerne Wesen« (Ferino
& Odlozil 2009 [zit. Anm. 2], 215) waren, in diese Sammlung gut
eingefiigt, kommen darin aber nicht vor. Mit ihrer Identifizierung als
platonische Doppelmannhalblinge allerdings sind sie nun tatséchlich
den Erga, nicht den Parerga zuzurechnen.

SEITE 29



als tempordres Surrogat fiir den Zuriickersehnten. Durch
das rdumlich »unméglich« wirkende Ohr evoziert der
Bilderfinder auf sehr subtile und ingeniose Weise das
konkrete Fehlen des Hinterkopfs im Bild und damit zwei
elementare Motive des Mythos: einerseits die ehemalige
janusartige Kopfgestalt der Doppelmédnner und anderer-
seits den grausamen Schnitt, die Trennung, die Halbheit
- all das Ungliick, das laut Platon der zornige Zeus der
Menschheit angetan hat und das Apollon mit seinem
drztlichen Eingriff nur oberfldchlich zu behandeln ver-
mag. Diese Erkldarung - ein ikonographisches Argumen-
tum ex nihilo - ist die einzig plausible fiir diesen so au-
RBergewohnlich gemalten Kopf, denn wire hier einer Figur
mit normaler Anatomie »der Hals umgedreht« worden,
so wie Dantes Propheten im Inferno, dann héitte jeder
kompetente Maler auch deren Ohrmuschel hinter der
Sdule verschwinden lassen.

Und da wir aus Platons Mythos die Reihenfolge der
am Menschenkoérper vorgenommenen Umgestaltungen
kennen, wissen wir auch ungeschaut, wo sich die Geni-
talien des linken Grisaillemannes befinden: nicht an der
Sdule, dort, wo wir sie aufgrund der Haltung seiner Arme
und Beine vermutet haben, sondern seinem Antlitz gleich
an ihrer urspriinglichen riickwértigen Stelle — nach au-
Ben, in die Dunkelheit gewandt, aber vom Licht des zur
Operation herbeieilenden Heil- und Sonnengottes bereits
hell beleuchtet.

Philologisches Postscriptum

Am Ende dieses Beitrags mochte ich noch wortbasierte
Argumente besprechen, die meiner Ansicht nach die
These zusétzlich stiitzen. Sie stammen aus Platons Er-
klarung der Konsequenzen des Mythos (Symp. 193a),
kurz nach der oben zitierten Passage: »Und es steht daher
zu fiirchten, wenn wir uns nicht gesittet betragen gegen
die Gotter, dall wir dann von Neuem zerspaltet werden,
und so von Ansehen herumlaufen miissen, wie die auf
den Grabsteinen ausgehauenen Reliefs, mitten durch die
Nase durchgesdgt wie halbirte Marken.«* Ficino iiber-
setzt den Satz so: »Verendum est preterea ne si minus
modesti quam deceat in deos simus iterum diuidamur
talesque efficiamur / quales / qui in columnis figurantur /
nares secti euadamus similes tenuissimorum quorundam
animalium que lispe uocantur.«*

Diese Grabsteinreliefs lauten im Original »oi v taig

90 Platon & Susemihl 1855 (zit. Anm. 31), 325. Im griechischen Original
(Symp. 193a), zitiert nach der Edition des Musurus (1513, 249-250):
»(@OPOG 0DV EVESTLY, £6V LT KOGOL DUEV TPOG TOVG BE0VG, Smg u Kkai addig
Saoyodnoopeda. kot mepiev Exovteg omep ol &V Taig GTAALG KATOYPAPT)V
EKTETUTMOUEVOL SIOTETPIGHEVOL KOTA TAG PIvag YeYovoTeg Bomep AMomat.«

91 Ficino 1491, fol. 153r.

otNhaig katoypagnVv ékteTunopévot«, wortlich »die auf den
Grabmailern als Abbild Herausgehauenen«, und gemeint
sind Profilportraits in Relief. Ficino tibersetzt »Stelen«
aber nicht ausdriicklich als Grabsteine (man kénnte »mo-
numenta«, »sepulchra«, »cippi« oder einfach »lapides«
erwarten), sondern unspezifisch als »columnae«:*? »Sdu-
len«; wortlich iibertragen: »so wie die an ihren Nasen
Auseinandergeschnittenen, die an Sdulen dargestellt
werden«. Sdaulen und an diesen Dargestellte finden sich
uniibersehbar in unserem Gemaélde: eben die Grisaille-
manner. Der linke ist tatsédchlich im Profil wiedergegeben;
freilich verlduft die Schnittebene bei ihm nicht durch die
Nase, sondern antlitzparallel quer durch den Schidel, weil
er ja als rezenter Schnittling noch keinen eingesichtigen
»modernen« Normalkopf hat (wie an dieser Stelle vom
Sprecher im Symposion bereits vorausgesetzt), sondern
einen frischhalbierten Doppelkopf. Erst die befiirchtete
neuerliche Halbierung (ndmlich dann Viertelung) wiirde
ihm sekundér jene Gesichtshélfte nehmen, die man im
Bild nicht sieht, dazu die gesamte dazugehorige Korper-
hilfte, und er konnte sich nicht an die Sdule klammern,
sondern nur mehr auf einem Bein herumhiipfen.

Auch bei Leone Ebreo finden wir in der Ubersetzung
dieser Stelle Sdulen statt Grabsteine, aber obendrein das
italienische Wort »dipingere«, das immer »malen« oder
»zeichnen« bedeutet und das niemand mit in Stein ge-
hauenen Reliefs assoziieren wiirde (ed. 1535, fol. 81v):
»come gl’huomini dipinti ne le colonne a mezzo viso,
wortlich: »wie die Menschen, die mit halbem Gesicht an
die Sdulen gemalt sind«.>> Beférderten diese Ubersetzun-
gen die Bildidee, die beiden Grisaillemédnner an Sdulen
eines Architekturrahmens zu malen, der als Aedicula
eine bei antiken Grabmaélern héufig anzutreffende Form
annimmt?

92 Diese Ubersetzung bietet freilich auch das Ficino sicherlich bekannte
griechisch-lateinische Lexikon von Giovanni Crastone (ca. 1420-1498),
Dictionarium graecum cum interpretatione latina, Mailand (Bonus
Accursius Pisanus) s.a. (nicht nach 1478, Hain 5812), s.v.: »6THAN. 1G.
7. columna. statua. gades. columna quae fiebat sepulchris. cippus. ti-
tulus.« (Séule, Statue, Gades [heute: Cadiz; gemeint sind die »S&dulen
des Herakles«, die Felsen der Meerenge von Gibraltar], die auf Grab-
malern aufgerichtete Sdule, Grabstein, Grabinschrift.)

93 Ein Bezug zu Malereien (»dipinture«) findet sich auch in den Asolani,
allerdings im Rahmen der Argumentation direkt nach der Paraphrase
des Kugelmenschenmythos, nicht konkret in der Ubersetzung der
Passage zu den Grabreliefs. Bembo 1515, fol. 59r: »Se io cosi ti fauel-
lassi; che mi risponderesti tu o Perottino? Perauentura quello istesso;
che io pur hora d'intorno a tuoi miracoli ragionando ti rispondea: cio
¢, che questi sono giuochi de gli huomini, dipinture & fauole & loro
semplici ritrouamenti piu tosto & pensamenti, che altro. Non sono
queste dipinture de gli huomini, ne semplici ritrouamenti o Perottino:
La natura istessa parla & ragiona questo cotanto, che io tho detto,
non uerun huomo.« (Wenn ich Dir das erzédhlen wiirde: Was wiirdest
Du mir antworten, o Perottino? - Vielleicht dies, was ich Dir jetzt
hinsichtlich Deiner Wunder geantwortet habe: Das alles sind Spiele-
reien von Menschen, Malereien und Mérchen und vielmehr einfache
Erfindungen von ihnen und Gedanken als anderes. - Keineswegs sind
das Malereien von Menschen und auch nicht einfache Erfindungen, o
Perottino: Die Natur selbst spricht und argumentiert das alles, was ich
Dir gesagt habe, nicht irgendein Mensch.)

SEITE 30



Wie bereits eingangs erwdhnt, erinnert die Form der
Architektur im Bild stark an die Aediculae im Innenraum
des Pantheons in Rom (vgl. Abb. 3 & 4), das seit den
mittelalterlichen Einlagerungen von Mairtyrergebeinen
(daher nebst »Sancta Maria Rotunda« auch der Name
»Sancta Maria ad Martyres«) als Grablege par excellence
galt und nur wenige Jahre nach der Entstehung unseres
Gemaildes Raffaels Leichnam aufnehmen sollte. Liegt in
der Assoziation mit der Rundform dieses beriihmten
Raumes ein raffinierter Hinweis des Bilderfinders auf die
in Platons Vorstellung runden Kugelmenschen? »Sancta
Maria Rotunda« hiely damals ja auch der runde Vesta-
tempel in Tivoli, der vielleicht die Inspiration zum an-
fangs gezeichneten, dann nicht gemalten, aber in der
Infrarotreflektographie noch erkennbaren Bukranienfries
unter dem Tympanon bot (vgl. oben das Kapitel Kompo-
sition mit Abb. 7 & 9). Ficino verwendet jedenfalls so-
wohl in seiner Ubersetzung als auch in seinem Kommen-
tar bei der Beschreibung der Kugelmenschen das Adjektiv
»rotundus«.%

94 Ficino 1491, fol. 137r (Kommentar de amore): »Preterea integra erat
cuiusque hominis species / atque rotunda [...]« (AuBerdem war das
Aussehen jedes Menschen unversehrt und rund.); fol. 152v (Uberset-
zung): »Preterea tota cuiusque hominis species erat rotunda [...].«
(AuBerdem war das ganze Aussehen jedes Menschen rund.) In Platons
Original lautet die Stelle (Symp. 189e, nach Musurus, ed. 1513, 248):
»Emerta GLov v £k6oToV T0D GvOpdTOL TO £160¢ GTPOYYOAOV.« Zur mog-
lichen Bedeutungsauffassung des Adjektivs als »zylindrisch«, das zu
den Tempeln passen wiirde, siehe die Diskussion bei Manuwald 2012
(zit. Anm. 30), 92, Anm. 11, mit weiterer Literatur. Wenn man in der
Suda nachschldgt, die Ficino, wie wir gleich sehen werden, zu den
»Lispai« verwendet hat, dann findet sich dort nur die metaphorische
Bedeutung fiir »treffende Worte«, nicht aber die eigentliche geometri-
sche; freilich mit einem Zitat aus einer echten Aristophanes-Komdodie:
Suida, Venedig (Aldus Manutius) 1514, s.v.: »Ztpoyydroig pipact.
mbovoig, 1| mavovpyols. GploToPdvng &g Thyog maier Euvamtmv
o6TpoyYOAOLG TOlg ppact.« (Mit runden Worten: iiberzeugenden oder
ausgefuchsten. Aristophanes [Acharner 686]: Rasch schldgt er zu und
setzt fort mit runden Worten.) Wenig hilfreich fiir Kugelmenschen ist
auch das Dictionarium des Crastonus (zit. Anm. 92), wo man s.v. liest:
»GTPOYYVAOG. ov. 0. rotundus. tendens in acutum. sicut pinna restrictus.«
(einer, der rund ist, zum Spitzen tendierend, wie eine Feder/Flosse/
Mauerzinne zusammengezogen/verengt.) Hier diirfte die Vorstellung
einer spitz zulaufenden Kuppel, jedenfalls eines Gebdudes vorliegen,
denn das fiir die Renaissance-Verwendung des lateinischen Wortschat-
zes unentbehrliche Dictionarium des Ambrosius Calepinus (ca.
1440-1509) - ich verwende die Edition Venedig (Petrus Liechtenstein)
1509 - bietet s.v. Pinna nebst Federn auch: »Pinna etiam acutum si-
gnificat. vnde & pinnae murorum id est summitates.« (Pinna bedeutet
auch etwas Spitzes/Hohes, daher auch die Pinnae von Mauern, ndmlich
die hochsten Mauerrdnder), wéhrend der Eintrag s.v. Pinnaculum
kurioserweise mit der Formulierung »in acumen tendens« die Uber-
setzung des Crastonus von otpdyyvrog fast wortlich aufzunehmen
scheint: »fastigium & summitas aedificij in acumen tendentis siue quod
veteres pinnam acutum dicebant. Vnde bipennis securis quae vtrinque
aciem habet siue quod pinnaculis addi pinna consueuit. quae facili
motu ventorum indicet flatum. quod genus nunc penniculum dicitur.«
(Der Giebel und der hochste Teil eines zu einer Spitze tendierenden
Gebidudes. Oder weil die Alten etwas Spitzes Pinna genannt haben.
Daher die Doppelaxt, ein Beil, das beidseitig eine Schneide hat. Oder
weil man eine Wetterfeder auf einen Giebel zu setzen pflegte, die leicht
in Bewegung zu versetzen ist und das Wehen des Windes anzeigen
soll. Diese Art wird jetzt Penniculum genannt.)

Die zu Basaitis Zeit maRgeblichen Lexika, in denen der Bilderfinder
Platons Begriff otpdyyviog nachschlagen konnte, geben also keinen
Hinweis auf eine Kugel, und dessen lateinische Ubersetzung »rotun-
dus« wird mit einer Art Kuppel assoziiert, was eher fiir die zylindrische
Form spricht. Non liquet. Wie man sich in der Renaissance die Kugel-
menschen vorgestellt hat, ndmlich (wenigstens in diesem Fall)

Sollen wir dann auch die Marmorintarsien darstellen-
den dunkelroten Kreise auf den Saulenbasen und im
Tympanon als hilfwillige Hinweise verstehen? Wurden
im Gemadlde absichtlich Spuren der Rundheit ausgelegt,
die uns zu den Kugelmenschen fiihren sollen?

Sind das nur Zufélle, die in einer pandechetischen
und interpretationslustigen Phantasie ein synaptisches
Feuerwerk vergniigter Anamnesis auslosen, oder viel-
leicht doch, um es mit Bembos Perottino® zu sagen,
sorgfiltig und bedacht ausgefiihrte »Spielereien von
Menschen, Malereien und Méarchen und vielmehr einfa-
che Erfindungen von ihnen und Gedanken als anderes,
nunmehr aber ins Positive und Kunstvolle gewandst, als
semantische Tentakel in eine liberalere Zukunft, in der
das Gemaélde verstanden werden soll?

Interessant ist auch Ficinos Ubertragung des seltenen
Begriffs » Lispai« in dieser Platon-Passage (Symp. 193a),
worunter man zerbrochene Erkennungszeichen oder
»Halbmarken« versteht: Wenn ein personlich Unbekann-
ter, etwa ein empfohlener Gast, bei der Ankunft den
passenden zweiten Teil vorweist, gilt dadurch seine
Identitét als bestétigt. Ficino aber scheint den Begriff
und die Vorstellung, die bereits kurz zuvor mit anderen
Worten in der Aristophanesrede vorgekommen ist,* nicht
zu kennen und iibersetzt merkwiirdig: »similes tenuissi-
morum quorundam animalium que lispe uocanturc,
wortlich: »dhnlich gewissen sehr diinnen/zarten Lebe-
wesen, die Lispai genannt werden«. Er bezieht sein
Wissen offenbar aus der Suda, der grundlegenden, im 10.
Jahrhundert zusammengetragenen byzantinischen Enzy-
klopéddie,” in der sich unter dem Lemma »\ionn« nebst
Bemerkungen zur Akzentuierung des Wortes folgende
Erkldarung findet:%® »7 tetpiupévn xoi Aeia, oi 8¢, Onpidiov
Aemtov 0@odpa«, wortlich: »etwas Abgeriebenes und
Glattes, manche [meinen]: ein dullerst diinnes/zartes
Tierlein/Wesen«,* und das entspricht doch sehr gut

keineswegs kugelformig, aber auch nicht streng zylindrisch, sondern
humanoid, zeigt die bereits genannte Medaille des Marco Antonio
Passeri (Abb. 17 & 18). Das romische Pantheon (»Sancta Maria
Rotundac) ist jedenfalls das antike Kuppelgebédude par excellence, und
es gibt interessanterweise eine lexikalische Assoziationskette von
Platons griechischem Kugelmenschen-Adjektiv iiber dessen lateinische
Ubersetzung bei Crastonus und die Erkldrung bei Calepinus zur klas-
sischen Kuppelform.

95 Siehe das Zitat in Anm. 93.

96 An dieser Stelle (Symp. 191d) verwendet Platon die Worte »avOpdnov
ovpforov« (bei Musurus, ed. 1513, 249: »avOpdnov EvpBorov«), was
Ficino (ed. 1491, 153r) frei als »dimidium hominis« iibersetzt.

97 Ausfiihrliche Interpretationen der Suda-Eintrége mit Quellenangaben,
englischer Ubersetzung und weiterfiilhrenden Anmerkungen bietet das
SOL-Project, Suda On Line, URL: http://www.cs.uky.edu/~raphael/
sol/sol-html/ (letzter Zugriff: 14.4.2024). Die hier interessierenden
Lemmata sind unter den Adler-Nummern lambda 603 und lambda 604
zu finden.

98 Suda 1514, s.v.

99 Die fiir Platons Textstelle einzig zutreffende und aus dem dortigen
Zusammenhang eigentlich gut erkennbare Bedeutung ist natiirlich
eine andere: Aiomat sind eben die Erkennungsmarken, die in der mir
vorliegenden Suda-Edition von 1514 (im Gegensatz zum modernen
Suda-Text; Ficino aber benutzte eine Handschrift, da die Editio

SEITE 31


http://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-html/
http://www.cs.uky.edu/~raphael/sol/sol-html/

unseren ganz zart und nebulos, weill in grau gemalten
Gestalten an den Sdulen. Vielleicht haben sowohl diese
erstaunliche Ubersetzung Ficinos als auch die Grabstein-
Séulen bei Ficino und Leone Ebreo den Bilderfinder
zusétzlich inspiriert, diese Lispai just als Grisaillen an
einer pantheonoiden Aedicula zu malen oder malen zu
lassen: als mysteriose Wesen an antiken Bildwerken, als
lichte Geister des platonischen Altertums, die sich aus
guten - oder genauer: schlechten - Griinden in einer
Umwelt von homophoben Dunkelmédnnern nur denen
gern zu erkennen geben, die mit offenen Augen und
offenen Herzen sie aufsuchen.

princeps von Demetrios Chalkokondyles erst 1499 in Mailand publi-
ziert wurde) erst im ndchsten Lemma, das mit » Aicmot, kai oi T ioyia
Aemtoi« (Lispoi [nennt man] auch jene, die hinsichtlich ihrer Hiiften
schmal sind) beginnt, genannt und im iiberndchsten (dem dann zweiten
Lemma Aionot) als in der Mitte durchgeségte und perforierte Astragaloi
(Knochen) beschrieben werden. Hier finden sich aber auch noch wei-
tere Begriffe: Monomvyor, erklart als »oi Aetot tv muyfv« (die hinsicht-
lich ihres Hintern zart/glatt sind), und eine weitere Erkldarung der
Lispai: Das Wort sei auch ein Epitheton der Athener, die als Seefahrer
beim Rudern viel Zeit sitzend verbringen miissen und daher dndéylovtot
seien, was man sinngeméf$ vielleicht als »kleinhintrig« oder »glatt-
hintrig« tibersetzen kann. Laut anderer Meinung, so berichtet der
Lexikograph, hieBen die Athener aber so wegen Theseus, der mit
Peirithoos in die Unterwelt hinabgestiegen und von Persephone zu-
sammen mit seinem Freund an einen Felsen gebannt worden sei. Als
Herakles hinabstieg, um den Kerberos heraufzuholen, und die Erlaub-
nis der Gottin dazu erhielt, habe er Theseus vom Felsen losgerissen,
und dabei sei ein Stiick von dessen Hinterbacken zuriickgeblieben.
Dieser Mythos ist in der Antike und in der Renaissance wohlbekannt.
Das Adjektiv vmoMonog (»ein wenig glatt«) verwendet Aristophanes
in den Rittern (v. 1368) in derbem Zusammenhang mit abgeriebenen
Hinterbacken von Seeleuten. Zum obszénen Witz dieser Stelle siehe
Hans Licht, Sexual Life in Ancient Greece, London 1936, 232-233.
Im Scholion zu diesem Vers (die Kenntnis der Aristophanes-Scholien
ist zu Basaitis Zeit sicher vorauszusetzen, da Musurus sie 1498 bei
Aldus in Venedig herausgegeben hatte) wird als Erkldarung ebenfalls
der Herakles-Theseus-Mythos berichtet.

Recht evokativ ist die Ubersetzung des Begriffes Lispai von Giovanni
Crastone im Dictionarium (zit. Anm. 92), s.v.: »Aiozmot. Ot Aiomot. di-
cuntur qui habent nates graciles.« (Lispai oder Lispoi werden jene
genannt, die zarte Hinterbacken haben.) Wortlich dieselbe Uberset-
zung begegnet bei Girolamo Aleandro (1480-1542) in dessen Lexicon
graeco-latinum, multis et praeclaris additionibus locupletatum, Paris
1512, s.v. In beiden Lexika ist auer dieser somatischen Bedeutung,
die weniger auf die Aionot denn auf die Miondnvyor der Suda zuriickgeht,
keine andere erwdhnt, insbesondere nicht die fiir Platons Symposion
allein zutreffende Bedeutung als teilbare Erkennungsmarke. Ob Ficino
oder Humanisten zur Zeit Basaitis, die diese indispensablen Lexika
konsultierten, zwischen zarten Hinterbacken und homoerotischen Inter-
essen eine Verbindung sahen, wird kaum mehr serios zu eruieren sein.

AD MORVM & STVDIORVM COLLEGAM
CHLORIDIS EPIGRAMMA

NOCTVRNO PERI MIRAM FELICITER ARTEM
QVAE LVSTRAS MECVM TEMPORE CARA FAVE
ABSTVLIT IPSE BOVES PICTOR NOSTRA INQVE CATILLA
ALMAE ALIQVID NVMQVAM QVOD CADAT ARTIS ERIT

An meine Studiencollegin
ein Epigramm der Chloris

Liebe Peri, die Du zur Nachtzeit wundersame Kunst
katzgliicklich mit mir erforschst, maunz nicht!

Die Rinder hat der Maler selbst schon getilgt,

und nie wird es irgendetwas an edelndhrender Kunst
geben, das in unsere Schiisserln fallt.

SEITE 32



Abbildungsnachweis:

KHM-Museumsverband: Abb. 1, 6-8, 10-13, 15-17, 19, 20

Public domain, Carole Raddato from Frankfurt, Germany: Abb. 9

Public domain, Gary Todd from Xinzheng, China: Abb. 3

Public domain, Digitalisat der Universitdt Heidelberg, https://doi.org/10.11588/diglit.1691: Abb. 4

Public domain, Digitalisat der Universitdt Sydney, https://sydney.primo.exlibrisgroup.com/discovery/fulldisplay?-
docid=alma991005063059705106&context=L&vid=61USYD_INST:sydney&search_scope=Mylnst_and_CIl&isFr-
br=true&tab=Everything&lang=enlncunabula 97.1: Abb. 14

Impressum
Medieninhaber: KHM-Museumsverband
Lektorat: Ramona Heinlein

Graphik: Rita Neulinger
Bildbearbeitung: Jakob Gsollpointner

© 2024 KHM-Museumsverband

Alle Rechte vorbehalten.

SEITE 33



Karin Zeleny

Der riickschauende Kopf

Basaitis Berufung der Sohne des Zebeddus
und Platons Kugelmenschenmythos

Abstract

In Marco Basaitis Gemaélde Berufung der Sohne des
Zebeddus (signiert und datiert »1515. marcus. baxaitj. .f.«,
Pappelholz, 124,3 x 80,4 cm, Kunsthistorisches Museum
Wien, Geméldegalerie, Inv.-Nr. 116) finden sich an einem
um die zentrale Evangelienszene gemalten Architektur-
rahmen zwei nur in Wei und Grau als Grisaillen aus-
gefithrte mannliche Aktfiguren. Aufféllig ist dabei der
anscheinend verkehrt aufgesetzte Kopf des linken
Grisaillemannes, der einen Hinweis auf Platons Kugel-
menschenmythos im Symposion liefert (siehe die Zusam-
menfassung der Forschungsergebnisse und die ausfiihr-
liche Argumentation im verlinkten Beitrag). Dieser antike
und in der Renaissance jedem humanistisch Gebildeten
bekannte literarische Mythos erkldrt den Ursprung der
Liebe und charakterisiert insbesondere die homosexuel-
len Méanner als die edelsten und mannhaftesten. Hier
liegt das Problem: Als das Gemélde entstand, war im
Gegensatz zur Antike Homosexualitidt verboten, weil sie
als Siinde galt, und wurde strafrechtlich verfolgt.

Wer die Idee zu Basaitis Bild hatte, dessen Konzept
entwickelte und den platonischen Mythos - und damit
wissentlich auch die Assoziation mit dem Lobpreis der
Homosexualitdt — mit der biblischen Jiingerberufung
verband, ist derzeit unbekannt. Aber das Thema, das den
Bilderfinder wohl bewegte, wird aus dieser nur fiir
Humanisten dechiffrierbaren Verbindung ersichtlich:
die Akzeptanz gleichgeschlechtlicher Liebe.

Zusammenfassung der Forschungsergebnisse

Die Identifizierung der bisher rétselhaften Grisaille-
gestalten am gemalten Architekturrahmen der inhaltlich
sonst evangelienkonformen Darstellung der Berufungs-
szene fiihrt zu einer umfassenden Neuinterpretation des
iiber 500 Jahre alten Gemaldes. Der linke Grisaillemann
mit seinem anscheinend verkehrt aufgesetzten Kopf ver-
weist auf Platons Kugelmenschenmythos im Symposion,
worin die urspriinglichen Menschen als Doppelwesen
mit zwei januskopfartig in entgegengesetzte Richtung
blickenden Gesichtern, vier Armen und vier Beinen

auftreten und von Zeus als Strafe fiir ihre Aufmiipfigkeit
in je zwei Halblinge zerschnitten werden, die darauthin
in sehnlicher Verzweiflung wieder zueinanderfinden
wollen. Bevor die Menschen nach dieser Trennung ihre
endgiiltige Gestalt erhalten und Gesicht sowie Genitalien
bauchwirts gedreht werden, gibt es diesem Mythos zufolge
eine Zwischenphase, in der sie riickwérts schauen.

Im Beitrag wird in schrittweiser Argumentation, die
sich auf antike, biblische und humanistische Quellen
stiitzt (alle sind auch in deutscher Ubersetzung zitiert),
die Identitdt des linken Grisaillemannes deutlich: Er ist
ein frisch von seiner Gegenhailfte getrennter Doppel-
mannhalbling, noch mit riickschauendem Gesicht.
Beim rechten Grisaillemann hingegen, dessen Anatomie
vollig normal scheint, ist die Operation zum modernen
Menschen bereits gelungen.

Aus dieser Identifizierung ergibt sich die Interpreta-
tion. In Platons literarischem Mythos wird auf diese Zer-
teilung der Kugelmenschen und die daraus resultierende
Sehnsucht nach dem verlorenen Partner der Ursprung
der Liebe und des sexuellen Begehrens zuriickgefiihrt - im
Fall von getrennten Doppelménnern: des homosexuellen
Begehrens, das edler und mannhafter sei als das hetero-
sexuelle. Da in sonst farbenreiche Gemaélde eingebaute
Grisaillen iiblicherweise dazu dienen, der Hauptszene
eine weitere und vertiefende Verstdndnisebene hinzuzu-
fligen, gilt es nun, die innere thematische Verbindung
zwischen Berufungsmythos und Kugelmenschenmythos
zu fokussieren, die offenbar im Motiv der liebevollen
Anziehung zwischen den Protagonisten liegt. In beiden
Mythen geht es ja um Authebung des Getrenntseins und
Zusammenkommen: Im Zentrum des Gemaldes erwéhlt
Jesus seine Jiinger und beruft sie in seinen engsten Kreis,
um hinfort mit ihnen zusammenzuleben - hierbei ist
speziell Johannes interessant, der im Johannesevangelium
stets als »der Jiinger, den Jesus liebte« bezeichnet wird -,
wéahrend aullen am Architekturrahmen der linke Doppel-
mannhalbling nach seinem geliebten Partner ruft und
der rechte seine neue Leiblichkeit entdeckt und sichtlich
goutiert, mit der er Platon zufolge seine Sehnsucht
tempordar auf sexuellem Wege stillen wird konnen.

Warum wollte der Bilderfinder just einen Hinweis auf
Platons Doppelménner fiir ein vertiefendes Verstdndnis



der Jiingerberufung heranziehen? In beiden Mythen wird
die Anziehung unter Méannern zelebriert, wobei im Ge-
gensatz zu den Evangelien im Symposion der Eros offen
seine Wirkung entfaltet. Die in Basaitis Gemilde vereinte
Darstellung als chiffrierte, weil skandalése These zu
interpretieren, Jesus habe mit Johannes in einer homo-
erotischen Partnerschaft gelebt, wiare zwar moglich, aber
wohl zu kurz gegriffen, denn Platons Symposion wurde
am Beginn des 16. Jahrhunderts zusammen mit dem
berithmten, 1484 veroffentlichten Kommentar De amore
des Florentiner Gelehrten Marsilio Ficino gelesen, der
Platons Mythos zum religiosen Drama umdeutet: Die
beiden einander liebenden Halblinge sind darin nicht
homosexuelle Méanner wie im Symposion, sondern gemafy
Ficinos christlichem Weltbild zwei Lichter, ein gottliches
anziehendes und ein menschliches angezogenes, durch
deren Vereinigung die vom Goéttlichen getrennte Seele
wieder heil und ganz wird. Diese Deutung entfernt sich
zwar sehr weit von Platons Mythos, in dem die beiden
einander
Menschenwelt angehoren, entspricht aber trefflich
der nicht-ebenbiirtigen Anziehung zwischen dem laut

anziehenden Halblinge ebenbiirtig der

christlichem Mythos von einem Gott gezeugten Jesus und
dem geliebten Menschen Johannes.

Die Verbindung dieser beiden Mythen in Basaitis
Gemilde wird daher im Lichte von Ficinos eigenwilliger
und inaddquater Platon-Interpretation zu verstehen sein:
Im Spezialfall der Anziehung zwischen Jesus und seinem
Lieblingsjlinger Johannes ist Ficinos Umdeutung vertret-
bar. Diente das Gemalde also der postumen Verteidigung
eines groflen Gelehrten? Freilich ist die Gegenseitigkeit
der Liebe zwischen dem Gottessohn Jesus und einzelnen
Menschen schon Thema eines Logions im Johannes-
evangelium (14, 21): »Wer meine Gebote hat und sie hilt,
der ist es, der mich liebt. Wer mich aber liebt, der wird
von meinem Vater geliebt werden. Und ich werde ihn
lieben und mich selbst ihm greifbar machen.«

Auch wenn diese literaturbasierte Erkldrung der ein-
zigartigen Darstellung plausibel ist, bleibt das brisante
Thema der Homosexualitdt im Raum, das in Platons
Doppelmédnnermythos ein zentrales Element ist und
jedem Humanisten, der je den Originaltext gelesen hat
und die Grisaillemédnner damit assoziiert, bei Betrachtung
des Bildes sofort in Erinnerung kommt.

Im Beitrag werden die essentiellen Faktoren untersucht,
die im Rahmen des kulturellen Umfelds in Venedig am
Beginn des 16. Jahrhunderts zum Verstdndnis des Gemaél-
des beitragen: die Bedeutung von Grisaillen, die Intoleranz
gegeniiber der Homosexualitét, die humanistische Platon-
Rezeption, der akademische Synkretismus und vier zu
Basaitis Zeit fiir jeden Interessierten zugédngliche literari-
sche Interpretationen des Kugelmenschenmythos, in denen

das Thema der Homosexualitdt allerdings tunlichst
vermieden wird.

Ob Basaiti selbst die Idee zu seinem Geméilde hatte,
ob er Platon und Ficino las, ist beim derzeitigen For-
schungsstand zu Biographie und Ausbildung des Malers
nicht zu beantworten.

Wenn die Idee von einem Auftraggeber stammt, dann
war dieser wohl ein vielleicht selbst homosexueller Hu-
manist, der sich in sein privates Andachtsbild ein nobles
und kostbares Manifest der neuplatonischen Gelehrsam-
keit und der Akzeptanz gleichgeschlechtlicher Liebe
malen lieB. Diese liberale Einstellung in Worten auszu-
driicken wire in einer Zeit, in der Homosexualitét als
widernatiirliches Laster galt und strafrechtlich verfolgt
wurde, gefdhrlich gewesen. In einem der Interpretation
bediirftigen, aber eine solche nicht erzwingenden Bildele-
ment verborgen konnte das nonverbale Zeugnis hingegen
unbehelligt Jahrhunderte iiberdauern.

Den Beitrag mit der ausfiihrlichen Argumentation finden
Sie unter: XY

Die englische Ubersetzung finden Sie unter: XY

Inhalt

Forschungsstand und Fragestellung

Komposition

Grisaillen

Anatomie

Der riickschauende Kopf in Dantes Inferno

Der riickschauende Kopf in Platons Symposion

Cautelen

Gleichgeschlechtliche Liebe

Platon-Rezeption

Akademischer Synkretismus

Ein Beispiel fiir den akademischen Synkretismus in der
venezianischen Renaissancemalerei:
Die Drei Philosophen Giorgiones

Zeitgenossische Interpretationen von Platons Kugelmen-
schenmythos: Ficino, Bembo, Equicola, Leone Ebreo

Ficinos Umdeutung und die Berufung

Verkniipfung offener Fadenenden

Philologisches Postscriptum

Medieninhaber: KHM-Museumsverband, Wien
Lektorat: Ramona Heinlein

Graphik: Rita Neulinger

© KHM-Museumsverband



	riga15

